Gramsci et I'anarchisme

René Berthier
Novembre-décembre 2025

Dans le contexte tumultueux qui a suivi la Premiére Guerre mondiale et la
Révolution russe, la lutte des classes s’est intensifiée dans de nombreux pays, y
compris en Italie, ou I’ordre bourgeois était confronté a une crise profonde. En
1919-1920 eut lieu a Turin un mouvement d’occupation des usines qui
représentait 1’avant-garde de la lutte de classe dans toute 1’Italie, mouvement qui
échoua a cause de 1’isolement des travailleurs turinois et du refus des syndicats
et du parti socialiste de contribuer a I’extension du mouvement. Les
représentants des grands groupes industriels (Agnelli, Pirelli, etc.) voulaient a
tout pris conserver leurs monopoles tandis que les directions syndicales
entendaient conserver 1’équilibre des forces instauré dans les rapports de travail
en préservant leur droit exclusif de représenter les travailleurs face au capital et
a I’Etat.

Or que faisaient les conseils?

“Ils brisaient cet équilibre désormais éprouvé, il mettait en crise
I’organisation capitaliste en dépouillant les organisations
syndicales, en les remplagant par une formule d’organisation
ouvriére plus adaptée au moment révolutionnaire. Les réactions
furent acerbes de la part des chefs d’entreprise et non moins celles
des syndicats.”"

Antonio Gramsci et son équipe autour du journal L’Ordine Nuovo jouérent
un role clé dans I’essor du mouvement des conseils. Gramsci avait déja rapporté
les expériences des soviets dans les pages du journal tout au long de I’été. Il
était persuadé qu’a Turin, I’énergie des masses prolétariennes devait simplement
trouver une forme adéquate pour se manifester.

Il voyait dans les conseils d’usine le germe d’un futur Etat ouvrier. Pour lui,
I’objectif n’était pas de s’emparer de I’Etat existant, mais de le remplacer par un

1 Giuseppe A. Manias, “Gramsci e il movimento anarchico nel periodo dell’ Ordine
nuovo”, file:///C:/Documents%20and%20Settings/a/Documenti/igs%20sardeg...4 di
6 10/07/2007 21.26



“véritable” Etat ouvrier, ou la majorité de la population, composée de la classe
ouvriére et des paysans pauvres, s’auto-gouvernerait a travers des conseils
démocratiques.

C’est une période pendant laquelle 1’Union syndicale italienne (USI),
organisation syndicaliste révolutionnaire, connut une période de forte
croissance, en particulier en raison des bouleversements sociaux et économiques
qui suivirent la Premiére Guerre mondiale. A cette époque, les effectifs de 1"USI
étaient estimés a environ 300 000 membres. Cette période a ét€ marquée par des
revendications importantes pour les droits des travailleurs et une forte
mobilisation syndicale.

C’est dans ce contexte que Gramsci ouvrit les colonnes de I’ Ordine nuovo au
dialogue avec les anarchistes. Il intervint parfois pour clarifier les positions du
marxisme, qu’il considérait fondamentalement ouvertes aux ¢éléments
prolétariens de 1’anarchisme, mais, comme tous les marxistes, il affichait une
attitude paternaliste et n’entendait pas engager un dialogue d’égal a égal avec
les anarchistes, estimant qu’il était nécessaire d’encourager leur intégration au
sein du communisme.

Dans toutes les activités de L’Ordine nuovo et du groupe gramscien qui lui
était associé, il y avait une volonté évidente de récupérer les anarchistes tout en
dénongant les limites de ce mouvement. Comme le souligne Pier Carlo Masini,
Gramsci utilise 1’adjectif libertaire pour exprimer sa réflexion sur certaines
questions fondamentales:*> dans 1’Ordine nuovo, il rteconnait ainsi que les
conseils d’usine ont une matrice libertaire.

“Dans la création historique tous les ouvriers sont libertaires,
la méthode bolchevique est libertaire; les ouvriers russes sur la
voie de la mise en ceuvre communiste proceédent libéralement; le
samedi communiste est une production libertaire, spontanée, de
I’esprit révolutionnaire et en tant que tel est historiquement réel et
comme tel le camarade Lénine I’a exalté. Les conseils d’usine a
Turin ont été une création libertaire de la classe ouvriére; ils ont
leur loi en eux-mémes et, dans la mesure ou ils répondent a une
exigence vitale du prolétariat, dans la mesure ou ils sont

2 Masini, P.C.: “Antonio Gramsci e L’Ordine Nuovo visti da un libertario”. L’ Impulso.
Lorsqu’un auteur marxiste dévie un peu de la stricte orthodoxie, il se trouve toujours
quelqu’un pour lui trouver une petite tendance “libertaire”. Rosa Luxembourg a eu
droit & ce traitement, alors qu’elle haissait les anarchistes. Il a bien fallu que Gramsci
y ait droit également. Je recommande a ce titre la these de Omer Moussaly, dont je
ne partage pas le point de vue mais qui est trés intéressante: Influence du courant
libertaire dans la pensée politique de Graamsci (2013), Université du Québec a
Montréal.



I’expression historique de forces et de volontés immanentes dans
la classe ouvriére d’usine, Ils sont vivants et viables.”

Les “samedis communistes” dont parle Gramsci furent instaurés par le
pouvoir communiste en 1919 dans le cadre du communisme de guerre. Le
premier samedi communiste panrusse eut lieu le ler mai 1920. Le samedi étant
un jour travaillé, ces activités avaient lieu ce jour-la en dehors de heures de
travail. C’est également a cette époque, notamment lors du X° congrés du parti,
que Trotski lance 1’idée de militarisation du travail.

Si lors des premicres années de la révolution russe les classes ouvriéres de
tous les pays connurent un enthousiasme compréhensible dii a 1’absence
d’information sur ce qui se passait réellement en Russie, en 1920 il était
impossible d’ignorer la répression exercée par le pouvoir soviétique contre toute
expression libre au sein de mouvement ouvrier.

Giorgio Sacchetti écrit que “Ce fut réellement une ’breve illusion’ que celle
des anarchistes concernant Octobre Rouge. Jusqu’a 1’aube des années 1920, on
peut dire que, pour ce qui concerne le mouvement ouvrier italien dans toutes ses
composantes, ils étaient encore peu nombreux ceux qui avaient entrepris une
critique sérieuse du bolchevisme”.* Parmi ceux-ci, citons Errico Malatesta et
Luigi Fabbri dans le mouvement anarchiste.

“(...) Nous nous gardons bien d’émettre un quelconque
jugement sur leurs intentions, que nous croyons honnétes. Mais
nous constatons encore une fois la contradiction irréconciliable
entre les principes idéaux du socialisme et la conquéte du pouvoir
politique. [...] Si les rapports des journaux ne sont pas totalement
mensongers, on répéte a Petrograd 1’erreur de la Commune de
Paris contre la liberté de la presse, et I’erreur de la premiére
révolution frangaise, la persécution des révolutionnaires qui ne
sont pas tout & fait d’accord avec le gouvernement...”

Les voix qui se montraient sceptiques étaient peu nombreuses: “Il s’agit en
grande partie de voix isolées, et souvent pas écoutées”, dit Giorgio Sacchetti:
“Avec la majorité de ses dirigeants, la masse laborieuse semblait plutot suivre de
maniére compacte le mythe révolutionnaire bolchevik.”

Parmi les militants qui ont pu constater la situation en Russie, il y avait
Armando Borghi, qui s’est rendu dans le pays pour participer au congres de
fondation de I’Internationale syndicale rouge — voyage qu’il dut écourter a cause

3 Gramsci: Cosa intendiamo per Demagogia?”’, 29 Agosto 1920, L’Ordine nuovo.
Einaudi p. 411.

4 Giorgio Sacchetti, “Les anarchistes italiens et la Révolution russe”, numéro spécial
du Monde libertaire sur la révolution russe, n°1790, 4 juillet 2017.

5 Luigi Fabbri, “I fatti di Russia”, L’ Avvenire Anarchico, 1918.



des événements d’Italie. Précisons que dés la prise du pouvoir des bolcheviks,
Borghi était en relation avec Zinoviev, Lénine et Boukharine. Ce n’est donc pas
un observateur de seconde main.

Préjugés

Le discours gramscien sur I’anarchisme est intéressant en ce qu’il révéle a la
fois les préjugés du militant italien sur le mouvement libertaire (et syndicaliste
révolutionnaire) et sa méconnaissance de la situation en Russie (ou le refus de la
voir), en dépit du fait qu’il était impossible qu’un militant averti I’ignore, méme
si la masse de la classe ouvricre était maintenue dans 1’ignorance.

Ainsi, écrire en aoltt 1920, comme le fait Gramsci, que “la méthode
bolchevique est libertaire” et que “sur la voie de la réalisation du communisme”
les ouvriers “procedent de maniére libertaire” reléve d’une attitude
completement décalée.

En aolt 1920 Gramsci écrit dans Ordine Nuovo:

“Quelle est la différence entre un anarchiste et un communiste
marxiste? L’anarchiste ressemble a celui qui, avant de parler...
regarde sa langue: il fait de la liberté¢ un programme politique qui
n’est tel que parce qu’elle ne peut étre réduite a programme, c’est-
a-dire qu’il appelle liberté I’arbitraire, en se confondant avec le
chrétien ou avec le bourgeois libéral. Le communiste marxiste est
un matérialiste de I’histoire: liberté signifie pour lui 1’organisation
des conditions dans lesquelles la liberté pourra étre réalisée.”

Le propos est tout simplement incompréhensible. On croit comprendre ce
qu’il veut dire lorsqu’il donne a contrario la version du “communiste marxiste”
pour qui la liberté¢ est liée aux conditions matérielles dans lesquelles elle
pourrait étre réalisée. Mais les anarchistes ne disent pas autre chose: Bakounine
écrit que “la liberté des individus n’est point un fait individuel, ¢’est un fait, un
produit collectif*’; “étre libre dans 1’isolement absolu est est une absurdité
inventée par les théologiens et les métaphysiciens“®. Ou encore, dans Dieu et
I’Etat:

“On voit que la liberté, telle qu’elle est congue par les
matérialistes, est une chose trés positive, trés complexe et surtout

6  Gramsci, “Cosa intendiamo per Demagogia?”’ 29 Agosto 1920, L’Ordine Nuovo.
Einaudi, pp. 411-412.

7  Bakounine, “Trois conférences aux ouvriers du val de Saint-Imier”, éditions Stock,
V, 318.

8  Ibid. p. 321.



éminemment sociale, parce qu’elle ne peut étre réalisée que par la
société et seulement dans la plus étroite égalité et solidarité de
chacun avec tous.”

Bien que Gramsci ait eu des critiques a I’égard du mouvement anarchiste de
son époque, il est essentiel d’examiner la dimension libertaire de sa pensée
indépendamment de ces critiques. Giuseppe Manias'® suggére qu’il faut analyser
la “matrice libertaire” de Gramsci sans se laisser influencer par les conflits
historiques qu’il a pu avoir avec 1’anarchisme: il s’agirait de reconnaitre et
d’explorer les éléments de liberté et d’émancipation présents dans la pensée de
Gramsci, sans se focaliser sur ses désaccords avec 1’anarchisme. En d’autres
termes, le contenu des divergences de Gramsci avec I’anarchisme n’a pas a étre
examiné (des fois qu’on les trouverait injustifiés...); il y a chez le militant
communiste italien un fondement néanmoins anarchiste en dépit du fait qu’il
parle trés souvent de dictature du prolétariat. On nous répond alors que lorsqu’il
le fait il en donne une interprétation libertaire, puisque les organisations de base
de la classe ouvriere exerceront directement le pouvoir sous forme
d’“autogouvernement des masses par leurs propres organes ¢lectifs”.

“Ce nouveau gouvernement prolétarien est la dictature du
prolétariat industriel et des paysans pauvres, qui doit étre
I’instrument de la suppression systématique des classes
exploiteuses et de leur expropriation. Le type d’Etat prolétarien
n’est pas la fausse démocratie bourgeoise, forme hypocrite de la
domination oligarchique financiére, mais la démocratie
prolétarienne qui réalisera la liberté des masses laborieuses; non
pas le parlementarisme, mais 1’autogouvernement des masses par
leurs propres organes électifs; Non pas la bureaucratie de carriére,
mais des organes administratifs créés par les masses elles-mémes,
avec la participation réelle des masses a 1’administration du pays
et a I’ceuvre socialiste de construction. La forme concréte de 1’Etat
prolétarien est le pouvoir des conseils ou d’organisations
similaires.”"!

9  Bakounine, “Dieu et I’Etat,” Stock, IV, p. 282.
10 Giuseppe A. Manias, “L’esperienza dei consigli di fabbrica. Gramsci e il movimento

anarchico nel periodo dell’Ordine nuovo”.
https..//'www.igsitalia.org/images/Allegati/Terzo _Convegno Internazione IGS/
manias.pdf

11 Gramsci, A.: “L’internazionale comunista”, 24 Maggio 1919, L’Ordine nuovo.
Einaudi,

https://www.abruzzoinmostra.it/letteratura/gramsci_09/scritti-politici-01-di-antonio-
gramsci-pagt0235.htm




On croit lire L’Etat et la révolution, le livre avec lequel Lénine tenta
d’amadouer les anarchistes russes (et il y a réussi, et pas seulement russes) en
compilant toutes les citations vaguement libertaires dont Marx nous a gratifiés
dans La Guerre civile en France.

Il ne fait pas de doute cependant que pour Gramsci les conseils ouvriers
constituent le fondement de sa conceptions de la société socialiste, et dans ce
sens il se rapproche du syndicalisme révolutionnaire pour qui 1’organisation de
classe du prolétariat (qu’il soit un conseil ouvrier ou un syndicat) représente le
modele de la société communiste; celle-ci, écrit-il dans L’Ordine nuovo, “ne
peut étre congue que comme une formation naturelle adhérant a 1’instrument de
production et d’échange; et la révolution peut étre congue comme [’acte de
reconnaissance historique du naturel de cette formation”.”? Cela ressemble
fortement & un ralliement sans conditions au syndicalisme révolutionnaire. Est-
ce sincére? Ou veut-il, comme Lénine, rallier a lui les anarchistes?

Le mouvement des conseils, une irruption d’anarchisme

Le mouvement des conseils fut soumis a de violentes attaques et fut dénoncé
comme une irruption d’anarchisme — une méthode habituellement employée par
la social-démocratie européenne pour accuser tout mouvement révolutionnaire
qui préconisait la gréve générale. Les dirigeants social-démocrates allemands,
inspirés en particulier par Engels, procéderent ainsi pour justifier I’expulsion des
anarchistes des congres socialistes internationaux. C’est ainsi que Rosa
Luxembourg fut qualifiée d’anarchiste, a son grand déplaisir, elle qui les
haissait.

“A D’époque, il était trés courant, dans tout le mouvement
réformiste européen, d’accuser d’anarchisme tout mouvement
révolutionnaire, du spartakisme en Allemagne au bolchevisme en
Russie: signe évident du roéle prépondérant que jouait alors
I’anarchisme dans les luttes de classe.”"”

Méme le groupe de Ordino Nuovo, ajoute Masini, et avec lui toute la section
turinoise du Parti socialiste furent dprement critiqués, moins pour la présence
des anarchistes dans le mouvement des conseils que pour leur “énergique
défense du droit de tous les travailleurs, méme non organisés syndicalement, de
faire partie des Conseils”.

12 Gramsci, A.: “Il partito e la rivoluzione”, 27 Dicembre 1919, L’Ordine nuovo.
Einaudi,

13 Masini, “Anarchici e comunisti nel movimento dei consigni a Torino”, Quaderni di
studi anarchici 3, page 13.



L’Ordine Nuovo répondait a ces critiques en dénongant les responsables
syndicaux qui cherchaient partout des adhérents, des suiveurs et non des
militants déterminés & défendre et a affirmer concrétement dans 1’usine les
droits de leur classe.

Par la suite, avec 1’aggravation des tensions entre la gauche, le centre et la
droite au sein du Parti socialiste, la polémique s’est étendue et approfondie
jusqu’au Congrés de Livourne, qui a toutefois vu le réel contraste entre la
gauche et la droite faussé par la question formelle de I’adhésion ou non a
I’Internationale de Moscou, a laquelle anarchistes et syndicalistes
révolutionnaires étaient opposés.

La polémique fut en revanche plus riche au sein méme du mouvement des
conseils ou dans son entourage immédiat.

“En effet, au sein des groupes qui, avec 1’Ordine Nuovo de
Turin et I/ Soviet de Naples, convergeaient vers la fondation du
Parti communiste italien, et au sein des groupes qui se
rassemblaient autour de 1’U.S.I. (syndicaliste révolutionnaire) et
de I’U.A.L (anarchiste), le débat fut trés vif et fructueux.”*

Il y avait une tendance, représentée par Angelo Tasca, qui entendait
soumettre les conseils aux organisations syndicales, a quoi Gramsci s’est
vigoureusement opposé. Il y a une polémique entre Tasca et [’anarchiste Garino
au sujet de I’affirmation selon laquelle “la fonction principale du syndicat n’est
pas de former la conscience du producteur chez 1’ouvrier, mais de défendre les
intéréts de ’ouvrier en tant que salari¢”. Garino avait participé en décembre
1919 au congrés extraordinaire de la Confederazione del Lavoro de Turin et
avait présenté une motion en faveur des conseils, considérés, “au regard des
principes communistes anti-autoritaires, comme des organes totalement anti-
étatiques et des cellules possibles de la future gestion de la production agricole

et industrielle”.!®

Gramsci commenta le point de vue de Garino:

“Lorsque Garino, syndicaliste anarchiste, présenta cette thése
lors du congrés extraordinaire de la Chambre du travail en
décembre 1919, avec une grande efficacité dialectique et
beaucoup de chaleur, nous, contrairement a notre camarade Tasca,
flmes trés agréablement surpris et profondément émus.”"'

14 Masini, op. cit.

15 Biographie de Maurizio Garino, biblioteca Franco Serantini,
https://www.bfscollezionidigitali.org/entita/13535-garino-maurizio

16 Gramsci, A.: “La relazione Tasca e il congresso camerale di Torino”, 5 Giugno
1920, L’ Ordine nuovo. Einaudi, Torino,1954. p.129-130.




Ainsi les points de vue de I’anarchiste Garino et du marxiste Gramsci
convergent relativement puisque le second congoit le conseil d’usine comme le
début d’un processus “qui doit nécessairement conduire a la fondation de I’Etat
ouvrier”. Certes fonder un Etat ouvrier n’entre pas dans le projet de Garino,
mais malgré leurs divergences sur ce point, les deux hommes voient dans le
conseil d’usine I’organisation de classe qui doit préfigurer I’organisation de la
société émancipée.

Le 5 juin 1920, L’Ordine Nuovo publie deux articles de Gramsci, “Il
Consiglio di fabbrica” et “La relazione Tasca e il congresso camerale di Torino”,
ainsi qu'un article de Tasca lui-méme, dans lequel ce dernier affirme que
Gramsci déduit sans justification que Conseil d’usine = Soviet; Tasca propose
plutot une autre identité, celle de Syndicat = Conseil d’usine. En réalité, il s’agit
“d’un organisme unique, car le conseil n’est que I’expression de I’activité
syndicale sur le lieu de travail, et le syndicat est 1’organe global qui regroupe les
conseils par branche de production, en coordonnant et en réglementant leur
action”.

Le 15 juin, dénongant 1’éditorial de Gramsci sur le numéro précédent, Tasca
affirme, avec quelque raison:

“Il y a dans cet article une description du concept proudhonien
‘I’atelier se substituera au gouvernement’, et la conception
étatique qui y est véhiculée est anarchiste et syndicaliste, non
marxiste [...]. L’Etat communiste est formé par les Soviets, les
Conseils ouvriers et paysans, Ce sont des organismes de type
’volontaire’, qui seuls, par leur nature volontaire, peuvent nous
donner un Etat. Le Conseil d’usine n’est que I’antithése du
pouvoir capitaliste, tel qu’il le trouve organisé¢ sur le lieu de
travail, c’est sa négation, et en tant que tel il est incapable de le

surmonter”."’

Tasca considére que Gramsci a une conception abstraite et ahistorique des
Conseils d’usine parce qu’il les considére comme I’origine de 1’Etat ouvrier.
Gramsci, dit-il “a répété ’erreur du syndicalisme, en 1’aggravant, parce que les
syndicats d’industrie sont, plus que des conseils d’usine, aptes a la gestion
directe de la production”. Tasca ajoute que le programme syndicaliste
[révolutionnaire] avait une méthode, I’action directe, “méthode qui manque

absolument au ’programme’ du camarade Gramsci”."®

17 Cité par “Storia della Sinistra comunista Vol. II - Parte quarta. Dal Congresso di
Bologna del PSI al Secondo Congesso dell’Internazionale Comunista”,
https://www.quinterna.org/archivio/1952 1970/storia_sinistra_2_04.htm

18 https://www.quinterna.org/archivio/1952 1970/storia_sinistra 2 04.htm




On voit clairement qu’il existait dans la gauche socialiste italienne un
courant quelque peu hérétique de la révolution, qui insistait sur I’idée que les
organisations de classe (c’est-a-dire regroupant les travailleurs sur la base de
leur fonction dans le processus de production) constituaient une préfiguration de
la société de demain qui rapprochait le incontestablement du syndicalisme
révolutionnaire.

Cependant, le naturel revient vite au galop. Le 9 octobre 1920 Gramsci écrit
dans L’Ordine Nuovo:

“Les tendances syndicalisantes' de L’Ordre nouveau sont elles
aussi un mythe. Nous avons simplement tort de croire que seule la
masse peut mener a bien la révolution communiste; ni un
secrétaire du parti ni un président de la république ne peuvent y
parvenir a coups de décrets; il semble que c’était aussi 1’opinion
de Karl Marx et de Rosa Luxembourg...”

Rappelons qu’a la méme époque Lénine faisait remarquer que si on donnait
tout le pouvoir aux soviets, il s’était interrogé: “Alors, a quoi sert le parti?”

Le 27 mars 1920, L’Ordine nuovo publie un manifeste “Pour le congres des
conseils d’usine. Aux ouvriers et paysans de toute I’Italie”. Le lendemain, les
industriels turinois proclament le lock out.

Le 3 avril 1920, Gramsci publie dans L’Ordine Nuovo son “Discours aux
anarchistes“?’ dans un contexte social extrémement tendu.

Le 4 avril 1920 Gramsci est réélu a la commission exécutive turinoise du
PSI.

Le 13 avril la gréve générale est proclamée, qui se termine le 24 avec une
victoire substantielle des industriels.

Le 23-28 juin, le congrées de la bourse du travail de Turin approuve le rapport
de Tasca sur les conseils d’usine et dans les mois suivants se développe le
conflit entre Gramsci et Tasca sur la fonction et I’autonomie des conseils.

En septembre, Gramsci participe au mouvement pour l’occupation des
usines et se rend également a Milan. En octobre, il travaille a la fusion des
différents groupes (abstentionniste, communiste électoraliste et “éducation
communiste”) de la section turinoise du PSI et en novembre, il participe au
congrés d’Imola au cours duquel se constitue officiellement la fraction
communiste du PSI. Ordine Nuovo — organe des communistes turinois — cesse
de paraitre; 1’édition turinoise de Avanti! en prend la téte et la direction de
Ordine nuovo est confiée a Gramsci: le journal sort sous forme quotidienne le
ler janvier 1921.

19 “Sindacalisteggianti” dans le texte italien.
20 Gramsci, A., “Discorso agli anarchici”, 3-10 avril 1920, L’Ordine Nuovo. Einaudi,
p- 396 sq.



Le 21 janvier au XVII° congres du PSI a Livourne les délégués de la fraction
communiste délibérent sur la constitution du Parti communiste d’Italie — Section
de la III° Internationale. Gramsci fait partie du comité central.

Pendant le “biennio rosso” — les deux années rouges —, les anarchistes
avaient activement participé au mouvement populaire et ouvrier, se confondant
avec lui, puis s’en distinguant. Ils sont présents dans les premiéres émeutes
contre la vie cheére, comme dans les conseils d’usine. L’influence de la
Révolution russe est évidente.

En mars 1920 le groupe libertaire turinois (Maurizio Garino et Pietro
Ferrero) signe le manifeste d’Antonio Gramsci publié par /'Ordine nuovo®. Les
premiers actes consistants de différenciation, annoncés déja par le congrés
anarchiste régional émilien-romagnol (14 septembre 1919), se situent dans la
premiére moitié¢ environ de 1920, quand se fait sentir le travail de clarification
de Malatesta et de Fabbri.

“C’est, du reste, le moment ou le mouvement anarchiste
connait une croissance autonome que 1’on pourrait qualifier de
massive, a ’intérieur ou en marge de la vague générale et de
I’avancée populaire qui continue a caractériser la situation sociale
du pays. Pour la premiére fois, en effet, les anarchistes pourront
disposer, a partir du 26 février 1920, d’un journal de petit format,
mais quotidien, Umanita nova, alors qu’auparavant les tentatives
faites en ce sens par L’Agitazione (en 1898) et La Protesta umana
de Milan (en février-mars 1919) n’avaient été qu’épisodiques et
éphémeéres.”?

Malatesta est au centre de I’initiative, soutenue, appuyée, favorisée par un
groupe assez nombreux; il est au centre aussi de la rectification des orientations
qui prédominera au congres national de Bologne (1-4 juillet), au cours duquel se
constitue ou se reconstitue 1’Union anarchiste italienne qui nait sur la base d’un
“Programme” ou déclaration de principes rédigée par lui et d’un “Pacte
d’Alliance” élaboré par Luigi Fabbri (25)

Le “Discours aux anarchistes”

Dans le “Discours aux anarchistes”, Gramsci souléve la question du rapport
entre le parti socialiste et le mouvement anarchiste et, sans ménager les critiques

21 “Per il Congresso dei Consigli di Fabbrica. Agli operai e contadini di tutta Italia”, in
L’Ordine nuovo, 27 mars 1920. Da “Il Soviet” del 4 gennaio, 11 gennaio, 1 febbraio,
8 febbraio, 22 febbraio 1920.

22 Enzo Santarelli, “L’Anarchisme en Italie”, Le mouvement social n° 83, avril-mai
1973.

10



envers celui-ci, il entend dépasser le probléme en le situant en termes d’unité
ouvriere et d’unité d’action. Comme c’est souvent le cas, les reproches qu’il fait
sont des reproches qu’il pourrait adresser a son propre mouvement: les
anarchistes italiens sont “présomptueux”, “toujours été persuadés d’étre les
dépositaires de la vérité révolutionnaire révélée”. Ils sont d’autant plus
présomptueux que depuis la révolution russe ils se sont emparés de “certains
points fondamentaux de la doctrine marxiste” et qu’ils les divulguent “de
maniére ¢lémentaire et pittoresque au milieu des masses ouvriéres et
paysannes”.”

Gramsci reproche aux anarchistes de ne pas reconnaitre 1’importance de
I’Etat dans la construction du socialisme; il les accuse de mener une forme de
subversion primitive et inefficace, au nom d’une utopie qui se rapproche
objectivement du libéralisme bourgeois. Dans ses Ecrits de prison, il reprend
ces mémes idées, de manicre plus allusive: on y trouve de nombreux passages
sur I’individualisme, I’arditisme,* le syndicalisme théorique et le volontarisme,
ainsi que des mentions récurrentes de 1’adjectif “anarchiste”, utilisées dans
divers contextes mais toujours avec une connotation péjorative.

Gramsci pose cependant une question judicieuse aux anarchistes: pourquoi,
alors qu’ils sont les “dépositaires de la vérité révolutionnaire révélée” ... “la
majorité du prolétariat italien a-t-elle toujours suivi le Parti socialiste et les
organismes syndicaux alliés du Parti socialiste?” Pour répondre a cette question,
il faudrait que les anarchistes reconnaissent “qu’il ont eu tort quand... ils avaient
raison” et qu’ils admettent que “la vérité absolue ne suffit pas pour entrainer les
masses a I’action”.

23 “Discorso agli anarchici e Soviet e consigli di fabbrica”, 3-10 aprile 1920, L ordine
Nuovo, Einaudi, p. 396 sq.

24 Les “Arditi del Popolo” étaient une organisation paramilitaire d’anciens vétérans de

la Grande Guerre, fondée a Rome le 17 juin 1921 par le vétéran de guerre lieutenant
des Arditi et anarchiste Argo Secondari et des combattants qui avaient servi dans les
unités d’assaut. Les Arditi, depuis leur fondation, étaient un mouvement de
combattants hétérogene, qui réunissait entre ses rangs révolutionnaires, anarchistes,
républicains, communistes et anticapitalistes. Les Arditi del Popolo ont été parmi les
premiéres organisations italiennes antifascistes, ramifiées dans de nombreuses
sections, bataillons et unités sur tout le territoire national, visant a protéger la
population (surtout les ouvriers, les prolétaires et les couches les plus faibles de la
société) de la violence des fascistes.
Pendant le conflit, une forte camaraderie élitiste s’est consolidée au sein des Arditi,
caractérisée par 1’habitude d’un usage désinvolte de la violence et du mépris des
régles. Avec la fin des hostilités et le retour a la normalité civile, les Arditi
démobilisés dirigérent leur violence contre ceux qui avaient été neutralistes pendant
la guerre, mais aussi contre les institutions et la grande bourgeoisie, en les identifiant
comme les principaux adversaires de la patrie pour laquelle ils se sont battus. Le
mouvement finit par se rapprocher du fascisme.

11



Selon Gramsci les anarchistes italiens doivent abandonner leur quéte de
vérité absolue pour comprendre que la mobilisation des masses nécessite des
actions concrétes. Le Parti socialiste a évolué avec le prolétariat et a développé
une doctrine originale, tandis que les anarchistes restent figés dans leurs
certitudes. En réfléchissant, ils pourraient constater que la véritable liberté de la
classe ouvriére s’est toujours manifestée a travers le Parti socialiste plutot que
dans les groupes libertaires.

Il est curieux que dans son “Discours aux anarchistes” le révolutionnaire
italien ne fasse pas mention des syndicalistes révolutionnaires. Cela est peut-&tre
dii au fait qu’il considére que I’anarchisme “n’est pas une conception qui soit le
propre de la classe ouvriére et de la seule classe ouvriere” (en quoi il serait tout
a fait en accord avec Malatesta...)

Ainsi Gramsci opeére-t-il un glissement dans la définition de I’anarchisme,
qui serait, selon lui,

“la conception subversive élémentaire de toute classe opprimée et
il est la conscience diffuse de toute classe dominante. Puisque
toute oppression de classe a pris forme dans un Etat, 1’anarchisme
est la conception élémentaire qui pose dans 1’Etat en soi et pour
soi le motif de toutes les miséres de la classe opprimée.”

Selon cette approche, une classe dominée qui devient classe dominante
réalise sa propre conception anarchiste “parce qu’elle a réalisé sa propre
liberté”: le bourgeois était anarchiste avant de conquérir le pouvoir et avant qu’il
n’impose un Etat protecteur du capitalisme. Il reste anarchiste aprés sa
révolution, car les lois de I’Etat lui sont favorables. Cependant, aprés la
révolution prolétarienne, il réalisera que I’Etat devient une contrainte, hostile a
ses intéréts, car I’Etat ouvrier limitera sa liberté d’exploiter le prolétariat et
défendra un nouveau mode de production, éliminant toute possibilité de
renaissance du capitalisme. Ce type de raisonnement frise la sophistique et n’a
aucun fondement historique et vise manifestement a récuser toute valeur
normative a 1’anarchisme: en effet, Gramsci conclut sa “démonstration”
délirante en reconnaissant que “la conception propre a la classe bourgeoise n’a
pas été I’anarchisme, elle a été la doctrine libérale, de méme que la conception
propre a la classe ouvriére n’est pas 1’anarchisme mais le communisme
marxiste.”

L’anarchisme, conception marginale de toute classe opprimée

Pour Gramsci, 1’anarchisme est la conception marginale de toute classe
opprimée (méme la bourgeoisie lorsqu’elle n’était pas dominante); en revanche,
la “conception déterminée de la classe ouvriére moderne”, c’est le marxisme, et

12



lui seul. On retrouve, sous une forme certes plus élaborée, le sempiternel
argument marxiste qui veut que 1’anarchisme soit la doctrine de la petite
bourgeoise ou des couches marginales de la société. Sur ce point, Gramsci
n’invente au fond pas grand chose.

Dans son “Discours”, Gramsci s’interroge: Est-il possible de parvenir a une
entente dans le désaccord polémique entre communistes et anarchistes?

“C’est possible pour les groupes anarchistes formés d’ouvriers
conscients de classe; ce n’est pas possible pour les groupes
anarchistes d’intellectuels, professionnels de 1’idéologie. Pour les
intellectuels, 1’anarchisme est une idole; ¢’est une raison d’étre de
leur activité particuliére présente et future: ’Etat ouvrier sera
effectivement pour les agitateurs anarchistes un ’Etat’, une
limitation de liberté, une contrainte, comme pour les bourgeois.
Pour les ouvriers libertaires, 1’anarchisme est une arme de lutte
contre la bourgeoisie (...). Pour les ouvriers anarchistes,
’avénement de I’Etat ouvrier sera 1’avénement de la liberté de
classe et donc aussi de leur liberté personnelle; ce sera la voie
ouverte a toute expérience et a toute tentative d’application
positive des idéaux prolétariens; le travail de création
révolutionnaire les absorbera et en fera une avant-garde de
militants dévoués et disciplinés.”

Gramsci ajoute que les anarchistes veulent étre flattés comme champions du
révolutionarisme et de la cohérence théorique absolus. Et il conclut en disant:

“Nous sommes convaincus que pour la révolution en Italie, la
collaboration entre socialistes et anarchistes est nécessaire,
collaboration franche et loyale de deux forces politiques, basée
sur des problémes concrets prolétariens; nous croyons cependant
nécessaire que les anarchistes soumettent aussi leurs critéres
tactiques traditionnels a une révision, comme I’a fait le Parti
socialiste, et qu’ils justifient leurs affirmations politiques par des
motivations actuelles, déterminées dans le temps et dans 1’espace.
Les anarchistes devraient étre plus libres spirituellement: ¢’est une
prétention qui ne doit pas sembler excessive a ceux qui affirment
vouloir la liberté et rien d’autre que la liberté.”*

En somme, Gramsci veut séparer les “ouvriers” des “intellectuels”, récupérer
les premiers et écarter les seconds, comme 1’explique Emmanuela Minuto®:

25 Gramsci, “Discorso agli anarchici“— 3-10 avril 1920, L’Ordine nuovo. Einaudi,
pp- 396 sq.

13



“Pendant le biennio rosso, comme on le sait, les ’idéologues
de I’anarchisme’ ont constitué pour Gramsci et le périodique une
cible presque hebdomadaire dans une bataille 1éniniste visant a
récupérer au communisme en premier lieu les ouvriers
anarchistes, les séparant définitivement de leurs ’chefs’. La
conviction d’une adhésion généralisée a I’idéal anarchiste
alimentait des attaques impitoyables contre des personnages
comme Gori, Malatesta, Luigi Molinari et Fabbri. Tous se
voyaient accusés de puérilité, de ’phraséologie ampoulée’, de
’frénésie bavarde’, d”enthousiasme romantique’ ou encore de
>débauche phraséologique’” construite autour non d’une doctrine,
mais d’un répertoire d”aphorismes’, de ’jugements généraux’,
d”affirmations péremptoires’*. Dans la perspective gramscienne,
méme ultérieure, le combat contre le primitivisme culturel et
linguistique des ’chefs’ démagogues anarchistes, qui se
distinguaient des véritables révolutionnaires, s’accompagnait
d’une opposition au populisme anti-étatique. Ce dernier était
associé a un internationalisme per¢u comme un vague
’cosmopolitisme’ d’inspiration médiévale et catholique.””

Gramsci reproche aux “intellectuels” du mouvement anarchiste, c’est-a-dire
a leurs “chefs”, leur “parolaismo”, en gros leur bavardage et le fait de parler
dans le vide. Dans I’article “Liberta per tutti, se cosi almeno vi pare!”, écrit pour
L’Ordine Nuovo du 23 novembre 1921, Gramsci ne cherche plus a amadouer les
anarchistes, il polémique violemment contre Errico Malatesta, Luigi Fabbri e
Armando Borghi, soulignant la distance qui sépare communisme et anarchisme.

Et il n’est pas tendre:

“Les chefs de 1’anarchisme italien ont toujours davantage
stimulé notre curiosité archéologique et folklorique que notre
attention de critiques et de politiques. [...] Les chefs anarchistes
parlent de liberté en général et de liberté en particulier: en vérité,

26

27
28
29

Emmanuela Minuto, “Internazionalismo, transnazionalismo e patriotismo, biografie
narrazioni di due leader anarchici (1893-1932)”,

€

https://arpi.unipi.it/retrieve/e0d6¢92e-b7ee-fcf8-¢053-d805fe0aa794/

PDFsam TT181 Aglietti pdf-1.pdf

Gramsci, “Lo Stato e il socialismo”, L’Ordine Nuovo, 26 giugno-5 luglio 1919.
“Socialisti e anarchici”, ibidem, 20-27 settembre 1919.

“Mais ou se trouvait la base matérielle de cette culture italienne ? Elle ne se trouvait
pas en Italie. Cette ’culture’ italienne est la continuation du ’cosmopolitisme’
médiéval lié¢ a I’Eglise et a I’empire, congus comme universels.” Gramsci, Quaderni

del carcere, vol. 1, Quaderni 1-5 (1929-1932), p. 325.

14



ils ignorent ce qu’est la libert¢ de I'une et de ’autre catégorie.
Leur cerveau est rempli de lieux communs.”*

Commengons par Malatesta: il est “le prototype du ’petit garcon’ lecteur de
romans policiers a I’imagination truculente et lugubre, avec un cerveau rempli
de lieux communs” ; “il se croit autorisé a porter n’importe quel jugement sur le
parti communiste et a exprimer n’importe quelle critique a 1’égard des
communistes, mais si les communistes lui répondent du tac au tac, il s’offense,
crie, tempéte et gémit de manicre pathétique.” Gramsci reproche a Malatesta de
dire que les communistes sont “des gens qui attendent de pouvoir menotter,
juger et... fusiller Malatesta et ses admirateurs”, d’étre des “fournisseurs de
chair humaine aux galéres et aux gibets, tyrans bolcheviques, des gens qui ont la
vocation de faire de vrais policiers!” Manifestement, Malatesta était mieux au
courant que Gramsci de ce qui se passait en Russie...

En résumé, Gramsci revendique le droit de ne pas considérer Malatesta
comme le “guide spirituel du prolétariat italien” et de le cataloguer parmi “les
curiosités archéologiques et folkloriques de notre pays, si riche en curiosités et
en belles traditions populaires.”

Gramsci s’en prend ensuite a Luigi Fabbri, qu’il aime sans doute encore
moins que Malatesta: “connu sous le sinistre surnom de ’Catilina’,*" écrit-il,
Fabbri est le prototype du théologien de paroisse rurale. Malatesta traite un sujet
en vingt lignes ’pittoresques’: Luigi Fabbri dilue ces vingt lignes en vingt
articles de 200 lignes chacun, de longues tirades sans queue ni téte, ou la
’simplicité’ ne consiste qu’en ce fait: les choses réellement simples, et donc
celles que Fabbri pourrait facilement comprendre, sont noyées dans un flot de
mots, de liens logiques inutiles, de démonstrations oiseuses...”

Mais c’est sans doute Armando Borghi qui subit I’ire la plus virulente de
Gramsci: Armando Borghi “est le frére siamois de Giacinto Menotti Serrati*?: un
homme sans caractére, menteur et déloyal, de la lignée de Maramaldo.” Le

30 “Liberta per tutti, se cosi almeno vi pare!’, L’Ordine Nuovo, 23 novembre 1921.

31 Catalina était I’auteur d’une vaste conspiration que Cicéron fit échouer. Le mot
désigne un conspirateur, un perturbateur.

32 Les relations entre Gramsci et Serrati illustrent les luttes internes du mouvement
socialiste et communiste en Italie, ou des visions divergentes du socialisme
conduisirent a des tensions et des divisions. Gramsci représente une approche plus
innovante et culturelle, tandis que Serrati incarne des traditions plus anciennes et des
stratégies politiques différentes. Gramsci critiquait Serrati pour son manque
d’audace et son approche plus institutionnelle du socialisme.

33 Le terme “Maramaldo” est souvent associé a un personnage de la comédie italienne;
c’est une figure littéraire qui symbolise la trahison et la lacheté. Dans le contexte des
années 1920, ce nom a été utilisé de maniére péjorative pour désigner des personnes
qui, par opportunisme ou lacheté, se sont alliées aux puissants, en particulier
pendant la montée du fascisme et la période de 1’aprés-guerre. Les opposants au

15



sujet de discorde entre les deux hommes est cette fois-ci vraiment sérieux, il
touche a I’Internationale communiste et a I’Internationale syndicale rouge.

Armando Borghi était arrivé a Moscou un peu aprés le début des travaux de
I’Internationale, précédé par les représentants de la centrale réformiste, la CGL.
Depuis plusieurs mois, I’Union syndicale italienne avait adressé un courrier aux
dirigeants bolcheviks pour leur faire savoir qu’elle souhaitait adhérer a la
III° Internationale. Or, a sa grande surprise, Borghi se rendit compte que
personne n’était apparemment au courant. Angel Pestafia, le représentant de la
CNT espagnole, alla se renseigner et on lui déclara a chaque fois qu’on ne savait
rien et que par conséquent 1’USI ne pouvait pas participer aux travaux de
I’Internationale. Pestafia commenta: “Plus tard j’ai su que oui, ils le savaient,
mais, pour les raisons que j’ignore, ils ’avaient caché.”

En revanche, la CGL, la centrale réformiste italienne, était bien la,
représentée par D’ Aragona. Naivement, Borghi demanda que la CGL soit exclue
a cause de son ‘“caractére réformiste et de collaboration de classes” et de
“I’influence prépondérante en son sein des socialistes italiens de droite”, alors
que I’Union syndicale italienne “maintenait vif I’esprit de classe, ne collaborait
avec aucun organe représentatif de la bourgeoisie, et pour le soutien qu’elle
apporta dés le premier jour a la révolution russe”.

Pestafia ajoute que la demande de Borghi fut rejetée et que Borghi demanda
son aide.

“Je me mis a sa disposition, bien que sans illusions, sachant ce
qu’ils avaient fait pour la Confédération, et un devoir de
réciprocité m’obligeait a lui préter main-forte; je décidai
naturellement de lui accorder I’aide qu’il m’aurait donnée sans
hésiter si cela nous était arrivé a nous.

“Jinvitai a ce que, d’'un commun accord, nous envisagions
toutes les solutions qui pouvaient étre acceptées avant d’arriver a
la rupture définitive. La principale concession que je pouvais faire
— dis-je — est d’étre admis dans I’organisation de la Conférence
dans les mémes conditions que le Confederazione del Lavoro.”
(Pestaiia, Memorias.)

Le mouvement des occupations d’usines en Italie fit écourter le séjour de
Borghi; cependant, malgré la brievet¢ de son séjour en Russie, il en avait
suffisamment vu pour se faire une opinion.

La clé de cette affaire se trouve dans la politique du “Front unique” que les
bolcheviks voulaient instaurer. Si au début les bolcheviks avait compté sur

régime fasciste, comme certains anarchistes et socialistes, utilisaient ce terme pour
critiquer ceux qui collaboraient avec le régime ou qui adoptaient des comportements
jugés indignes.

16



I’appui des organisations révolutionnaires internationales, ils firent cependant le
constat que la révolution en Europe avait subi un coup d’arrét; il s’agissait
désormais d’inciter les partis de gauche a participer aux €lections et a pénétrer
les organisations de masse, réformistes, de la classe ouvriere pour tenter de
rallier les travailleurs au communisme. En outre, les organisations
révolutionnaires qui se battaient sur le terrain syndical, dans les entreprises,
n’avaient plus de raison d’étre sans la mesure ou, aprés la publication des 21
conditions d’admission a [’Internationale communiste, les fractions
communistes dans les syndicats réformistes et les cellules communistes dans les
entreprises devaient les remplacer. En effet, la 9° condition d’admission des
partis a I’Internationale stipulait 1’obligation de créer des cellules a I’intérieur
des organisations syndicales dans le but d’en prendre le controle.*

Le Komintern demandait méme aux organisations syndicalistes
révolutionnaires de se dissoudre et d’inciter leurs militants a entrer dans les
syndicats réformistes. Voila pourquoi Borghi n’était pas le bienvenu et pourquoi
la CGL I’était.

Or Gramsci s’en prend vigoureusement a Borghi pour ses positions sur le
Komintern:

“Tout le monde savait depuis mars 1919, dit-il, que
I’Internationale communiste était une organisation politique, une
organisation de partis et de groupes politiques; tout le monde
savait que les piliers de I’Internationale communiste étaient: la
dictature prolétarienne, c’est-a-dire I’organisation d’un FEtat
ouvrier centralisé et contr6lé par le Parti communiste; le pouvoir
industriel entre les mains non des syndicats (c’est-a-dire non aux
fonctionnaires syndicaux) mais aux Conseils économiques
populaires centralisés dans un Conseil économique national; la
création d’une armée rouge réguliere et non la défense de la
révolution confiée a [Iinitiative d’individus ou de bandes
désorganisées de partisans. Armando Borghi connaissait ou, du
moins, avait le devoir de connaitre ces choses. Il adhéra a

34 “Tout parti qui désire appartenir a 1’Internationale communiste est tenu de mener
systématiquement et sans faiblesse une action communiste au sein des syndicats, des
coopératives et des autres organisations ouvrieres de masse. Il est indispensable d’y
constituer des cellules communistes qui, par un travail constant et opiniatre, doivent
gagner les syndicats a la cause du communisme. Ces cellules sont tenues, a chaque
moment du travail quotidien, de démasquer la trahison des social-patriotes et les
hésitations du ’centre’. Elles doivent étre entierement subordonnées au parti dans
son ensemble.”

17



I’Internationale communiste, il fit adhérer a [I’Internationale
politique I’Union syndicale qu’il dirigeait.”**

Examinons le propos de Gramsci point par point a la lumiere des faits, dont
ce dernier ne semble pas avoir connaissance:

1. “Tout le monde savait depuis mars 1919 que 1’Internationale communiste
était une organisation politique, une organisation de partis”. C’est exact, mais
dans la période “ascendante” (trés courte il est vrai) de la révolution, partis et
syndicats révolutionnaires étaient admis a I’IC. Dans la période “descendante”,
ou la perspective révolutionnaire est passée, il s’agit de pénétrer les
organisations syndicales réformistes. La création de 1’Internationale syndicale
rouge avait pour objet d’attirer les organisations syndicales, et pendant un
moment la direction bolchevique a donné I’illusion d’accepter quelques
concessions aux syndicalistes révolutionnaires sur la question de 1’indépendance
syndicale. C’est ainsi que Lozovsky fut ¢lu a la téte de I’ISR, un militant qui
avait vécu en France et avait une vague aura “syndicaliste”, afin d’amadouer les
syndicalistes révolutionnaires. Ces derniers crurent pendant un temps a la bonne
foi des bolcheviks mais finirent par comprendre qu’il était impossible de
négocier avec eux: c’est alors que fut décidée la création a Berlin d’une
Internationale spécifiquement syndicaliste révolutionnaire: I’AIT seconde
maniére. Les choses ne sont donc pas aussi simples que ne le dit Gramsci.

2. La “dictature prolétarienne”. Cette question fit elle aussi I’objet de
négociations avec les syndicalistes révolutionnaires, qui ne contestaient pas la
nécessité de 1’'usage de la force pour préserver la révolution mais s’opposaient a
I’idée de dictature d’un parti, sans obtenir de concession.

3.L“Etat ouvrier centralisé et contrdlé par le Parti communiste”. Les
syndicalistes révolutionnaires firent remarquer que ce concept était antagonique
avec le slogan “tout le pouvoir aux soviets” grace auquel les bolcheviks étaient
parvenus au pouvoir.

4. “Le pouvoir industriel entre les mains non des syndicats (c’est-a-dire non
aux fonctionnaires syndicaux), mais aux Conseils économiques populaires
centralisés dans un Conseil économique national.”

Au moment ou Gramsci écrit, la moindre instance “populaire” du pays est
controlée par le parti communiste & 1’exclusion de tout autre:

— Décembre 1917: création de la Tchéka; janvier 1918: les élections dans les
syndicats sont remplacés par les nominations par les instances du parti; les
comités d’usine sont liquidés; les soviets sont épurés des partis non bolcheviks
automne 1918;

35 “Liberta per tutti, se cosi almeno vi pare!”, scritto per 1’Ordine Nuovo il 23
novembre 1921.

18



— Mars-aott 1918: désarmement des gardes rouges; retrait de tout pouvoir
aux soviets locaux; les membres des soviets sont nommés par 1’appareil du part;
répression des SR de gauche et des anarchistes et suppression de leurs journaux.

5. Enfin, “la création d’une armée rouge réguliére” opposée a “la défense de
la révolution confiée a I’initiative d’individus ou de bandes désorganisées de
partisans”. Aucun anarchiste n’a préconis¢ la défense de la révolution “a
I’initiative d’individus”. Quant aux “bandes de partisans”, contrairement a ce
que pense Gramsci, elles ont dans I’ensemble été trés efficaces, et I’armée
insurrectionnelle makhnoviste n’a pas été¢ la seule; il y avait également la
“Droujina” (bataillon de combat volontaire) de Maria Nikiforovna, qui joua un
role décisif dans le combat contre les Russes blancs. 11 est d’ailleurs difficile de
qualifier ’armée makhnoviste de “bande armée” car elle présentait toutes les
caractéristiques d’une véritable armée, avec état major, service de
renseignements etc. La bataille de Peregonovka a été une vaste contre-attaque
menée par Makhno contre les Russes blancs qui s’apprétaient a prendre
Moscou, coupant leurs lignes d’approvisionnement et provoquant la défaite de
Dénikine. Ce fait est attesté par de nombreux historiens (David Footman, Colin
Darch, Michael Malet, William Henry Chamberlin, Evan Mawdsley, Richard
Pipes).

Pierre Broué, qu’on ne peut soupgonner d’antipathie a I’égard des
bolcheviks, résume parfaitement la question: “Comment les bolcheviks
pourraient-ils accepter la libre confrontation des idées et la libre compétition
dans les élections aux soviets quand ils savent que les neuf dixiémes de la
population leur sont hostiles”, et sachant par ailleurs que les mencheviks et les
anarchistes représentent désormais “une force réelle parmi les ouvriers”?* On
peut dire sans risque d’erreur qu’a partir de novembre 1918, la classe ouvricre
russe est définitivement écrasée, ce que Gramsci, pourtant un dirigeant du parti,
semble ignorer.”’

La réalité du pouvoir soviétique

La réalité¢ du pouvoir soviétique, que critiquent Borghi et I’ensemble du
mouvement syndicaliste révolutionnaire et anarchiste, montre une situation qui
n’a rien a voir avec I’utopie communiste que Gramsci tente de véhiculer. Daniel
Guérin vient au secours de Gramsci en écrivant qu’il “n’était pas assez au
courant de I’évolution en Russie pour distinguer entre les soviets libres des
premiers mois de la Révolution et les soviets domestiqués par 1’Etat

36 Pierre Broué, Le parti bolchevik, éd. de Minuit, p. 156.
37 Pierre Broué, Histoire du parti bolchevik, éd. de Minuit, p. 156.

19



bolchevique”.*® 11 est difficile d’imaginer que le dirigeant d’un parti communiste
ne soit pas au courant de ce qui se passait & ce moment-la en Russie.

Armando Borghi n’est pas seulement contre 1’Internationale communiste
parce que “politique” et “dictatoriale”; il est également contre 1’Internationale
syndicale rouge. Gramsci lui reproche de faire “de la propagande contre les
"tyrans bolcheviques’, contre la dictature qui étouffe la révolution”. Mais peut-
on attendre d’une Internationale syndicale dont le si¢ge est & Moscou, financée
par Moscou, dont les fonctionnaires sont désignés par Moscou, qu’elle soit autre
chose qu’'un clone de I’Internationale communiste?

La critique de Gramsci contre Borghi reléve de 1’argument de cour de
récréation: ce dernier est accusé de vouloir créer

“...des unions syndicales a I’infini pour étre secrétaire a I’infini; il
trouvera toujours que toutes les organisations dont il n’est pas le
secrétaire ne sont pas vraiment révolutionnaires et vraiment
prolétariennes. (...) Liberté pour tous, comme bon vous semble!
Liberté pour Errico Malatesta de considérer les communistes
comme des candidats aux métiers si infames et déshonorants de
bourreau, de tortionnaire, de policier; et liberté aux communistes
de considérer Malatesta comme une vieille galette. Liberté a Luigi
Fabbri de faire la fontaine d’eau potable, et libert¢ aux
communistes d’essayer d’éviter I’inondation et de ne pas boire.
Libert¢ a Armando Borghi de faire le bouffon, et liberté aux
communistes d’écrire qu’ Armando Borghi est un bouffon.”*’

On sombre dans le ridicule.

Dans la création d’une société communiste, pour Gramsci, les distinctions
entre ouvriers disparaissent. “La société communiste ne peut étre construite
d’autorité, avec des lois et des décrets” dit-il, occultant tout ce qui se passait au
méme moment en Russie

Le dirigeant communiste Gramsci ne pouvait pas 1’ignorer. Or il écrit encore
que cette société communiste émergera “spontanément de 1’activité historique
de la classe travailleuse qui a acquis le pouvoir d’initiative dans la production
industrielle et agricole et est portée a réorganiser la production sous des modes
nouveaux‘... L’ouvrier anarchiste (au contraire de ses “chefs), nous dit

38 Daniel Guérin, L anarchisme, Paris, Gallimard, 1981, p. 152.

39 Gramsci, “Contro gli anarchici”: extrait de I’article “Liberta per tutti, se cosi almeno
vi pare!”, écrit pour L’Ordine Nuovo le 23 novembre 1921, Gramsci polémique
violemment contre Errico Malatesta, Luigi Fabbri et Armando Borghi, soulignant la
profonde  distance  entre le  communisme et les  anarchistes.
http://www.aurorarivista.it/articolo.php?cat=storiaepolitica&id=173_contro_gli_anar

20



Gramsci, comprendra 1’utilité d’un pouvoir centralisé qui lui garantiront la
liberté acquise et qui stimulera la “création révolutionnaire”. Rappelons que ce
“Discours aux anarchistes” est rédigé en avril 1920.

Gramsci conclut son propos en disant étre convaincu que “la révolution en
Italie exige la collaboration entre socialistes et anarchistes, collaboration franche
et loyale de deux forces politiques, basées sur les problémes concrets du
prolétariat” et que pour ce faire il faut que les anarchistes “soumettent leurs
critéres tactiques traditionnels a une révision, comme 1’a fait le Parti socialiste,
et qu’ils justifient leurs affirmations politiques par des motivations actuelles dé-
terminées dans le temps et dans I’espace.”’

Quelle est, en définitive, I’interaction entre Gramsci et I’anarchisme?

Daniel Guérin note qu’a 1’époque de I’occupation des usines a Turin,
Gramsci collaborait avec des syndicalistes dont certains s’identifiaient comme
anarchistes;  Guérin ajoute que Gramsci préférait travailler avec des
révolutionnaires proches des ouvriers plutét que d’accepter aveuglément le
dogme réformiste du Parti socialiste. Un chapitre L’4narchisme de Guérin*' est
dédié a cette collaboration entre Gramsci et les libertaires. On peut y lire:

“Certes, Gramsci laissait souvent 1’épithéte ’libertaire’ revenir
sous sa plume et avait rompu des lances avec Angelo Tasca,
autoritaire  invétéré, qui  défendait une  conception
antidémocratique de la ‘dictature du prolétariat’, réduisait les
conseils d’usine au simple réle d’instruments du parti communiste
et dénongait méme comme ‘proudhonienne’ la pensée
gramsciste.”*

Il ne fait pas de doute que Gramsci pronait la participation active des
travailleurs dans les décisions qui les concernent, 1’initiative révolutionnaire
venant de la base, ainsi que la fusion entre théorie et pratique: cela suffit-il a
I’inscrire dans une perspective libertaire — ou plutét marxiste-libertaire, comme
le voudrait Daniel Guérin? Les prises de position de Gramsci ont fluctué en
fonction des circonstances et il a pu, une fois confronté au principe de réalité,
prendre des décisions qui ne correspondaient pas au fond de sa pensée, lorsqu’il
se cantonnait au role d’intellectuel, qu’il soit ou non “organique”.

C’est dire que le désigner comme un “Lénine italien” est une absurdité, une
“exagération insensée qui atteste une méconnaissance compléte de Gramsci
autant que de Lénine”, écrit Maurice Vaussard dans Le Monde du 7 septembre
1955. Gramsci n’avait pas la trempe de Lénine, ni son cynisme, ni son

40 Ibid.
41 Daniel Guérin, L anarchisme, Paris, Gallimard, 1981 (1965).
42 Ibid., p. 152.

21



opportunisme politique, ni son absence totale d’empathie, et encore moins son
génie tactique.

Si on peut souligner I’existence de tendances libertaires dans sa pensée, ces
tendances se manifestent contre 1’anarchisme réel — comme le faisait Marx.

22



