
Gramsci et l’anarchisme

René Berthier 
Novembre-décembre 2025

Dans le contexte tumultueux qui a suivi la Première Guerre mondiale et la
Révolution russe, la lutte des classes s’est intensifiée dans de nombreux pays, y
compris en Italie, où l’ordre bourgeois était confronté à une crise profonde. En
1919-1920  eut  lieu  à  Turin  un  mouvement  d’occupation  des  usines  qui
représentait l’avant-garde de la lutte de classe dans toute l’Italie, mouvement qui
échoua à cause de l’isolement des travailleurs turinois et du refus des syndicats
et  du  parti  socialiste  de  contribuer  à  l’extension  du  mouvement.  Les
représentants des grands groupes industriels (Agnelli, Pirelli,  etc.) voulaient à
tout  pris  conserver  leurs  monopoles  tandis  que  les  directions  syndicales
entendaient  conserver l’équilibre des forces instauré dans les rapports de travail
en préservant leur droit exclusif de représenter les travailleurs face au capital et
à l’État.

Or que faisaient les conseils?

“Ils brisaient cet équilibre désormais éprouvé, il mettait en crise
l’organisation  capitaliste  en  dépouillant  les  organisations
syndicales,  en  les  remplaçant  par  une  formule  d’organisation
ouvrière plus adaptée au moment révolutionnaire.  Les réactions
furent acerbes de la part des chefs d’entreprise et non moins celles
des syndicats.”1

Antonio Gramsci et son équipe autour du journal  L’Ordine Nuovo jouèrent
un rôle clé dans l’essor du mouvement des conseils. Gramsci avait déjà rapporté
les expériences des soviets dans les pages du journal tout au long de l’été. Il
était persuadé qu’à Turin, l’énergie des masses prolétariennes devait simplement
trouver une forme adéquate pour se manifester.

Il voyait dans les conseils d’usine le germe d’un futur État ouvrier. Pour lui,
l’objectif n’était pas de s’emparer de l’État existant, mais de le remplacer par un

1 Giuseppe A. Manias,  “Gramsci e il movimento anarchico nel periodo dell’Ordine
nuovo”,  file:///C:/Documents%20and%20Settings/a/Documenti/igs%20sardeg...4 di
6 10/07/2007 21.26

1



“véritable” État ouvrier, où la majorité de la population, composée de la classe
ouvrière  et  des  paysans  pauvres,  s’auto-gouvernerait  à  travers  des  conseils
démocratiques.

C’est  une  période  pendant  laquelle  l’Union  syndicale  italienne  (USI),
organisation  syndicaliste  révolutionnaire,  connut  une  période  de  forte
croissance, en particulier en raison des bouleversements sociaux et économiques
qui suivirent la Première Guerre mondiale. À cette époque, les effectifs de l’USI
étaient estimés à environ 300 000 membres. Cette période a été marquée par des
revendications  importantes  pour  les  droits  des  travailleurs  et  une  forte
mobilisation syndicale.

C’est dans ce contexte que Gramsci ouvrit les colonnes de l’Ordine nuovo au
dialogue avec les anarchistes. Il intervint parfois pour clarifier les positions du
marxisme,  qu’il  considérait  fondamentalement  ouvertes  aux  éléments
prolétariens de l’anarchisme, mais, comme tous les marxistes, il affichait une
attitude paternaliste et n’entendait pas engager un dialogue d’égal à égal avec
les anarchistes, estimant qu’il était nécessaire d’encourager leur intégration au
sein du communisme.

Dans toutes les activités de L’Ordine nuovo et du groupe gramscien qui lui
était associé, il y avait une volonté évidente de récupérer les anarchistes tout en
dénonçant les limites de ce mouvement. Comme le souligne Pier Carlo Masini,
Gramsci  utilise  l’adjectif  libertaire pour  exprimer  sa  réflexion  sur  certaines
questions  fondamentales:2 dans  l’Ordine  nuovo,  il  reconnaît  ainsi  que  les
conseils d’usine ont une matrice libertaire.

“Dans la création historique tous les ouvriers sont libertaires,
la méthode bolchevique est  libertaire;  les ouvriers russes sur la
voie de la mise en œuvre communiste procèdent libéralement; le
samedi communiste est une production libertaire,  spontanée,  de
l’esprit révolutionnaire et en tant que tel est historiquement réel et
comme tel le camarade Lénine l’a exalté. Les conseils d’usine à
Turin ont été une création libertaire de la classe ouvrière; ils ont
leur loi en eux-mêmes et, dans la mesure où ils répondent à une
exigence  vitale  du  prolétariat,  dans  la  mesure  où  ils  sont

2 Masini, P.C.: “Antonio Gramsci e L’Ordine Nuovo visti da un libertario”. L’Impulso.
Lorsqu’un auteur marxiste dévie un peu de la stricte orthodoxie, il se trouve toujours
quelqu’un pour lui trouver une petite tendance “libertaire”. Rosa Luxembourg a eu
droit à ce traitement, alors qu’elle haïssait les anarchistes. Il a bien fallu que Gramsci
y ait droit également. Je recommande à ce titre la thèse de Omer Moussaly, dont je
ne partage pas le point de vue mais qui est très intéressante:  Influence du courant
libertaire dans la  pensée politique de Graamsci (2013),  Université  du Québec à
Montréal.

2



l’expression historique de forces et de volontés immanentes dans
la classe ouvrière d’usine, Ils sont vivants et viables.”3

Les  “samedis  communistes”  dont  parle  Gramsci  furent  instaurés  par  le
pouvoir  communiste  en  1919  dans  le  cadre  du  communisme  de  guerre.  Le
premier samedi communiste panrusse eut lieu le 1er mai 1920. Le samedi étant
un jour travaillé,  ces activités avaient lieu ce jour-là en dehors de heures de
travail. C’est également à cette époque, notamment lors du Xe congrès du parti,
que Trotski lance l’idée de militarisation du travail.

Si lors des premières années de la révolution russe les classes ouvrières de
tous  les  pays  connurent  un  enthousiasme  compréhensible  dû  à  l’absence
d’information  sur  ce  qui  se  passait  réellement  en  Russie,  en  1920  il  était
impossible d’ignorer la répression exercée par le pouvoir soviétique contre toute
expression libre au sein de mouvement ouvrier.

Giorgio Sacchetti écrit que “Ce fut réellement une ’brève illusion’ que celle
des anarchistes concernant Octobre Rouge. Jusqu’à l’aube des années 1920, on
peut dire que, pour ce qui concerne le mouvement ouvrier italien dans toutes ses
composantes, ils étaient encore peu nombreux ceux qui avaient entrepris une
critique sérieuse du bolchevisme”.4 Parmi  ceux-ci,  citons Errico Malatesta et
Luigi Fabbri dans le mouvement anarchiste.

“(...)  Nous  nous  gardons  bien  d’émettre  un  quelconque
jugement sur leurs intentions, que nous croyons honnêtes. Mais
nous constatons encore  une  fois  la  contradiction  irréconciliable
entre les principes idéaux du socialisme et la conquête du pouvoir
politique. [...] Si les rapports des journaux ne sont pas totalement
mensongers,  on répète à  Petrograd l’erreur  de  la  Commune de
Paris  contre  la  liberté  de  la  presse,  et  l’erreur  de  la  première
révolution  française,  la  persécution  des  révolutionnaires  qui  ne
sont pas tout à fait d’accord avec le gouvernement...”5

Les voix qui se montraient sceptiques étaient peu nombreuses: “Il s’agit en
grande partie de voix isolées, et souvent pas écoutées”, dit Giorgio Sacchetti:
“Avec la majorité de ses dirigeants, la masse laborieuse semblait plutôt suivre de
manière compacte le mythe révolutionnaire bolchevik.” 

Parmi  les militants  qui  ont  pu constater la  situation en Russie,  il  y  avait
Armando Borghi,  qui s’est rendu dans le pays pour participer au congrès de
fondation de l’Internationale syndicale rouge – voyage qu’il dut écourter à cause

3 Gramsci:  Cosa  intendiamo  per  Demagogia?”,  29  Agosto  1920,  L’Ordine  nuovo.
Einaudi p. 411.

4 Giorgio Sacchetti, “Les anarchistes italiens et la Révolution russe”, numéro spécial
du Monde libertaire sur la révolution russe, n°1790, 4 juillet 2017.

5 Luigi Fabbri, “I fatti di Russia”, L’Avvenire Anarchico, 1918. 

3



des événements d’Italie. Précisons que dès la prise du pouvoir des bolcheviks,
Borghi était en relation avec Zinoviev, Lénine et Boukharine. Ce n’est donc pas
un observateur de seconde main.

Préjugés
Le discours gramscien sur l’anarchisme est intéressant en ce qu’il révèle à la

fois les préjugés du militant italien sur le mouvement libertaire (et syndicaliste
révolutionnaire) et sa méconnaissance de la situation en Russie (ou le refus de la
voir), en dépit du fait qu’il était impossible qu’un militant averti l’ignore, même
si la masse de la classe ouvrière était maintenue dans l’ignorance.

Ainsi,  écrire  en  août  1920,  comme  le  fait  Gramsci,  que  “la  méthode
bolchevique est libertaire” et que “sur la voie de la réalisation du communisme”
les  ouvriers  “procèdent  de  manière  libertaire”  relève  d’une  attitude
complètement décalée.

En août 1920 Gramsci écrit dans Ordine Nuovo:

“Quelle est la différence entre un anarchiste et un communiste
marxiste?  L’anarchiste  ressemble  à  celui  qui,  avant  de  parler...
regarde sa langue: il fait de la liberté un programme politique qui
n’est tel que parce qu’elle ne peut être réduite à programme, c’est-
à-dire qu’il appelle liberté l’arbitraire, en se confondant avec le
chrétien ou avec le bourgeois libéral. Le communiste marxiste est
un matérialiste de l’histoire: liberté signifie pour lui l’organisation
des conditions dans lesquelles la liberté pourra être réalisée.”6

Le propos est tout  simplement incompréhensible. On croit comprendre ce
qu’il veut dire lorsqu’il donne a contrario la version du “communiste marxiste”
pour  qui  la  liberté  est  liée  aux  conditions  matérielles  dans  lesquelles  elle
pourrait être réalisée. Mais les anarchistes ne disent pas autre chose: Bakounine
écrit que “la liberté des individus n’est point un fait individuel, c’est un fait, un
produit  collectif“7;  “être  libre  dans  l’isolement  absolu  est  est  une  absurdité
inventée par les théologiens et les métaphysiciens“8.  Ou encore, dans  Dieu et
l’État:

“On  voit  que  la  liberté,  telle  qu’elle  est  conçue  par  les
matérialistes, est une chose très positive, très complexe et surtout

6 Gramsci,  “Cosa  intendiamo per  Demagogia?” 29 Agosto 1920,  L’Ordine Nuovo.
Einaudi, pp. 411-412.

7 Bakounine, “Trois conférences aux ouvriers du val de Saint-Imier”, éditions Stock,
V, 318.

8 Ibid. p. 321.

4



éminemment sociale, parce qu’elle ne peut être réalisée que par la
société  et seulement dans la plus étroite  égalité  et solidarité de
chacun avec tous.”9

Bien que Gramsci ait eu des critiques à l’égard du mouvement anarchiste de
son  époque,  il  est  essentiel  d’examiner  la  dimension  libertaire  de  sa  pensée
indépendamment de ces critiques. Giuseppe Manias10 suggère qu’il faut analyser
la  “matrice  libertaire”  de  Gramsci  sans  se  laisser  influencer  par  les  conflits
historiques  qu’il  a  pu  avoir  avec  l’anarchisme:  il  s’agirait  de  reconnaître  et
d’explorer les éléments de liberté et d’émancipation présents dans la pensée de
Gramsci,  sans se focaliser sur ses désaccords avec l’anarchisme. En d’autres
termes, le contenu des divergences de Gramsci avec l’anarchisme n’a pas à être
examiné  (des  fois  qu’on  les  trouverait  injustifiés...);  il  y  a  chez  le  militant
communiste italien un fondement néanmoins anarchiste en dépit du fait qu’il
parle très souvent de dictature du prolétariat. On nous répond alors que lorsqu’il
le fait il en donne une interprétation libertaire, puisque  les organisations de base
de  la  classe  ouvrière   exerceront  directement  le  pouvoir  sous  forme
d’“autogouvernement des masses par leurs propres organes électifs”.

“Ce  nouveau  gouvernement  prolétarien  est  la  dictature  du
prolétariat  industriel  et  des  paysans  pauvres,  qui  doit  être
l’instrument  de  la  suppression  systématique  des  classes
exploiteuses  et de leur expropriation. Le type d’État prolétarien
n’est pas la fausse démocratie bourgeoise, forme hypocrite de la
domination  oligarchique  financière,  mais  la  démocratie
prolétarienne qui réalisera la liberté des masses laborieuses; non
pas le parlementarisme, mais l’autogouvernement des masses par
leurs propres organes électifs; Non pas la bureaucratie de carrière,
mais des organes administratifs créés par les masses elles-mêmes,
avec la participation réelle des masses à l’administration du pays
et à l’œuvre socialiste de construction. La forme concrète de l’État
prolétarien  est  le  pouvoir  des  conseils  ou  d’organisations
similaires.”11 

9 Bakounine, “Dieu et l’Etat,”  Stock, IV, p. 282.
10 Giuseppe A. Manias, “L’esperienza dei consigli di fabbrica. Gramsci e il movimento

anarchico  nel  periodo  dell’Ordine  nuovo”.
https://www.igsitalia.org/images/Allegati/Terzo_Convegno_Internazione_IGS/
manias.pdf

11 Gramsci,  A.:  “L’internazionale  comunista”,  24  Maggio  1919,  L’Ordine  nuovo.
Einaudi,
https://www.abruzzoinmostra.it/letteratura/gramsci_09/scritti-politici-01-di-antonio-
gramsci-pagt0235.htm

5



On  croit  lire  L’État  et  la  révolution,  le  livre  avec  lequel  Lénine  tenta
d’amadouer les anarchistes russes (et il y a réussi, et pas seulement russes) en
compilant toutes les citations vaguement libertaires dont Marx nous a gratifiés
dans La Guerre civile en France.

Il  ne fait  pas de doute cependant que pour Gramsci les conseils  ouvriers
constituent le fondement de sa conceptions de la société socialiste, et dans ce
sens il se rapproche du syndicalisme révolutionnaire pour qui l’organisation de
classe du prolétariat (qu’il soit un conseil ouvrier ou un syndicat) représente le
modèle  de la société  communiste;  celle-ci,  écrit-il  dans  L’Ordine  nuovo,  “ne
peut être conçue que comme une formation naturelle adhérant à l’instrument de
production  et  d’échange;  et  la  révolution  peut  être  conçue  comme l’acte  de
reconnaissance  historique  du  naturel  de  cette  formation”.12 Cela  ressemble
fortement à un ralliement sans conditions au syndicalisme révolutionnaire. Est-
ce sincère? Ou veut-il, comme Lénine, rallier à lui les anarchistes?

Le mouvement des conseils, une irruption d’anarchisme
Le mouvement des conseils fut soumis à de violentes attaques et fut dénoncé

comme une irruption d’anarchisme – une méthode habituellement employée par
la social-démocratie européenne pour accuser tout mouvement révolutionnaire
qui préconisait la grève générale. Les dirigeants social-démocrates allemands,
inspirés en particulier par Engels, procédèrent ainsi pour justifier l’expulsion des
anarchistes  des  congrès  socialistes  internationaux.  C’est  ainsi  que  Rosa
Luxembourg  fut  qualifiée  d’anarchiste,  à  son  grand  déplaisir,  elle  qui  les
haïssait.

“À l’époque,  il  était  très  courant,  dans  tout  le  mouvement
réformiste  européen,  d’accuser  d’anarchisme  tout  mouvement
révolutionnaire, du spartakisme en Allemagne au bolchevisme en
Russie:  signe  évident  du  rôle  prépondérant  que  jouait  alors
l’anarchisme dans les luttes de classe.”13

Même le groupe de Ordino Nuovo, ajoute Masini, et avec lui toute la section
turinoise du Parti socialiste furent âprement critiqués, moins pour la présence
des  anarchistes  dans  le  mouvement  des  conseils  que  pour  leur  “énergique
défense du droit de tous les travailleurs, même non organisés syndicalement, de
faire partie des Conseils”.

12 Gramsci,  A.:  “Il  partito  e  la  rivoluzione”,  27  Dicembre  1919,  L’Ordine  nuovo.
Einaudi,

13 Masini, “Anarchici e comunisti nel movimento dei consigni a Torino”, Quaderni di
studi anarchici 3, page 13.

6



L’Ordine  Nuovo  répondait  à  ces  critiques  en  dénonçant  les  responsables
syndicaux  qui  cherchaient  partout  des  adhérents,  des  suiveurs  et  non  des
militants  déterminés  à  défendre  et  à  affirmer  concrètement  dans  l’usine  les
droits de leur classe.

Par la suite, avec l’aggravation des tensions entre la gauche, le centre et la
droite  au sein du Parti  socialiste,  la  polémique  s’est  étendue et  approfondie
jusqu’au  Congrès  de  Livourne,  qui  a  toutefois  vu  le  réel  contraste  entre  la
gauche  et  la  droite  faussé  par  la  question  formelle  de  l’adhésion  ou  non  à
l’Internationale  de  Moscou,  à  laquelle  anarchistes  et  syndicalistes
révolutionnaires étaient opposés.

La polémique fut en revanche plus riche au sein même du mouvement des
conseils ou dans son entourage immédiat.

“En effet,  au sein des groupes qui,  avec l’Ordine Nuovo de
Turin et  Il Soviet de Naples, convergeaient vers la fondation du
Parti  communiste  italien,  et  au  sein  des  groupes  qui  se
rassemblaient autour de l’U.S.I. (syndicaliste révolutionnaire) et
de l’U.A.I. (anarchiste), le débat fut très vif et fructueux.”14

Il  y  avait  une  tendance,  représentée  par  Angelo  Tasca,  qui  entendait
soumettre  les  conseils  aux  organisations  syndicales,  à  quoi  Gramsci  s’est
vigoureusement opposé. Il y a une polémique entre Tasca et l’anarchiste Garino
au sujet de l’affirmation selon laquelle “la fonction principale du syndicat n’est
pas de former la conscience du producteur chez l’ouvrier, mais de défendre les
intérêts  de l’ouvrier en tant que  salarié”. Garino avait participé en décembre
1919 au congrès extraordinaire de la  Confederazione del Lavoro de Turin et
avait  présenté une motion en faveur des conseils,  considérés,  “au regard des
principes  communistes  anti-autoritaires,  comme des  organes  totalement  anti-
étatiques et des cellules possibles de la future gestion de la production agricole
et industrielle”.15

Gramsci commenta le point de vue de Garino:

“Lorsque Garino, syndicaliste anarchiste, présenta cette thèse
lors  du  congrès  extraordinaire  de  la  Chambre  du  travail  en
décembre  1919,  avec  une  grande  efficacité  dialectique  et
beaucoup de chaleur, nous, contrairement à notre camarade Tasca,
fûmes très agréablement surpris et profondément émus.”16

14 Masini, op. cit.
15 Biographie  de  Maurizio  Garino,  biblioteca  Franco  Serantini,

https://www.bfscollezionidigitali.org/entita/13535-garino-maurizio
16 Gramsci,  A.:  “La relazione Tasca e  il  congresso camerale di  Torino”,  5 Giugno

1920, L’Ordine nuovo. Einaudi, Torino,1954. p.129-130.

7



Ainsi  les  points  de  vue  de  l’anarchiste  Garino  et  du  marxiste  Gramsci
convergent relativement puisque le second conçoit le conseil d’usine comme le
début d’un processus “qui doit nécessairement conduire à la fondation de l’État
ouvrier”. Certes fonder un État ouvrier n’entre pas dans le projet de Garino,
mais malgré leurs divergences sur ce point,  les deux hommes voient dans le
conseil d’usine l’organisation de classe qui doit préfigurer l’organisation de la
société émancipée.

Le  5  juin  1920,  L’Ordine  Nuovo publie  deux  articles  de  Gramsci,  “Il
Consiglio di fabbrica” et “La relazione Tasca e il congresso camerale di Torino”,
ainsi  qu’un  article  de  Tasca  lui-même,  dans  lequel  ce  dernier  affirme  que
Gramsci déduit sans justification que Conseil d’usine = Soviet; Tasca propose
plutôt une autre identité, celle de Syndicat = Conseil d’usine. En réalité, il s’agit
“d’un  organisme  unique,  car  le  conseil  n’est  que  l’expression  de  l’activité
syndicale sur le lieu de travail, et le syndicat est l’organe global qui regroupe les
conseils  par  branche  de  production,  en  coordonnant  et  en  réglementant  leur
action”.

Le 15 juin, dénonçant l’éditorial de Gramsci sur le numéro précédent, Tasca
affirme, avec quelque raison:

“Il y a dans cet article une description du concept proudhonien
‘l’atelier  se  substituera  au  gouvernement’,  et  la  conception
étatique  qui  y  est  véhiculée  est  anarchiste  et  syndicaliste,  non
marxiste  [...].  L’État  communiste est  formé par les  Soviets,  les
Conseils  ouvriers  et  paysans,  Ce  sont  des  organismes  de  type
’volontaire’, qui seuls,  par leur nature volontaire,  peuvent nous
donner  un  État.  Le  Conseil  d’usine  n’est  que  l’antithèse  du
pouvoir  capitaliste,  tel  qu’il  le  trouve  organisé  sur  le  lieu  de
travail, c’est sa négation, et en tant que tel il est incapable de le
surmonter”.17

Tasca considère que Gramsci a une conception abstraite et ahistorique des
Conseils d’usine parce qu’il  les considère comme l’origine de l’État  ouvrier.
Gramsci, dit-il “a répété l’erreur du syndicalisme, en l’aggravant, parce que les
syndicats  d’industrie  sont,  plus  que  des  conseils  d’usine,  aptes  à  la  gestion
directe  de  la  production”.  Tasca  ajoute  que  le  programme  syndicaliste
[révolutionnaire]  avait  une  méthode,  l’action  directe,  “méthode  qui  manque
absolument au ’programme’ du camarade Gramsci”.18

17 Cité par “Storia della Sinistra comunista Vol. II -  Parte quarta. Dal Congresso di
Bologna  del  PSI  al  Secondo  Congesso  dell’Internazionale  Comunista”,
https://www.quinterna.org/archivio/1952_1970/storia_sinistra_2_04.htm

18 https://www.quinterna.org/archivio/1952_1970/storia_sinistra_2_04.htm

8



On  voit  clairement  qu’il  existait  dans  la  gauche  socialiste  italienne  un
courant quelque peu hérétique de la révolution, qui insistait sur l’idée que les
organisations de classe (c’est-à-dire regroupant  les travailleurs sur la base de
leur fonction dans le processus de production) constituaient une préfiguration de
la  société  de  demain  qui  rapprochait  le  incontestablement  du  syndicalisme
révolutionnaire.

Cependant, le naturel revient vite au galop. Le 9 octobre 1920 Gramsci écrit
dans L’Ordine Nuovo:

“Les tendances syndicalisantes19 de L’Ordre nouveau sont elles
aussi un mythe. Nous avons simplement tort de croire que seule la
masse  peut  mener  à  bien  la  révolution  communiste;  ni  un
secrétaire du parti ni un président de la république ne peuvent y
parvenir à coups de décrets; il semble que c’était aussi l’opinion
de Karl Marx et de Rosa Luxembourg...”

Rappelons qu’à la même époque Lénine faisait remarquer que si on donnait
tout le pouvoir aux soviets, il s’était interrogé: “Alors, à quoi sert le parti?”

Le 27 mars 1920, L’Ordine nuovo publie un manifeste “Pour le congrès des
conseils d’usine. Aux ouvriers et paysans de toute l’Italie”. Le lendemain, les
industriels turinois proclament le lock out. 

Le 3 avril 1920, Gramsci publie dans  L’Ordine Nuovo son “Discours aux
anarchistes“20 dans un contexte social extrêmement tendu. 

Le 4 avril 1920 Gramsci est réélu à la commission exécutive turinoise du
PSI.

Le 13 avril la grève générale est proclamée, qui se termine le 24 avec une
victoire substantielle des industriels.

Le 23-28 juin, le congrès de la bourse du travail de Turin approuve le rapport
de  Tasca  sur  les  conseils  d’usine  et  dans  les  mois  suivants  se  développe  le
conflit entre Gramsci et Tasca sur la fonction et l’autonomie des conseils.

En  septembre,  Gramsci  participe  au  mouvement  pour  l’occupation  des
usines et  se  rend également  à Milan. En octobre,  il  travaille  à  la  fusion des
différents  groupes  (abstentionniste,  communiste  électoraliste  et  “éducation
communiste”)  de la  section  turinoise du  PSI et  en novembre,  il  participe au
congrès  d’Imola  au  cours  duquel  se  constitue  officiellement  la  fraction
communiste du PSI. Ordine Nuovo – organe des communistes turinois –  cesse
de  paraître;  l’édition  turinoise  de  Avanti! en  prend  la  tête  et  la  direction  de
Ordine nuovo est confiée à Gramsci: le journal sort sous forme quotidienne le
1er janvier 1921.

19 “Sindacalisteggianti” dans le texte italien.
20 Gramsci, A., “Discorso agli anarchici”, 3-10 avril 1920,  L’Ordine Nuovo. Einaudi,

p. 396 sq.

9



Le 21 janvier au XVIIe congrès du PSI à Livourne les délégués de la fraction
communiste délibèrent sur la constitution du Parti communiste d’Italie – Section
de la IIIe Internationale. Gramsci fait partie du comité central.

Pendant  le  “biennio  rosso”  –  les  deux  années  rouges  –,  les  anarchistes
avaient activement participé au mouvement populaire et ouvrier, se confondant
avec  lui,  puis  s’en distinguant.  Ils  sont  présents  dans  les premières  émeutes
contre  la  vie  chère,  comme  dans  les  conseils  d’usine.  L’influence  de  la
Révolution russe est évidente. 

En  mars  1920  le  groupe  libertaire  turinois  (Maurizio  Garino  et  Pietro
Ferrero) signe le manifeste d’Antonio Gramsci publié par l’Ordine nuovo21. Les
premiers  actes  consistants  de  différenciation,  annoncés  déjà  par  le  congrès
anarchiste  régional émilien-romagnol (14 septembre 1919), se situent dans la
première moitié environ de 1920, quand se fait sentir le travail de clarification
de Malatesta et de Fabbri. 

“C’est,  du  reste,  le  moment  où  le  mouvement  anarchiste
connaît  une  croissance autonome que l’on  pourrait  qualifier  de
massive,  à  l’intérieur  ou en marge  de  la  vague  générale  et  de
l’avancée populaire qui continue à caractériser la situation sociale
du pays. Pour la première fois, en effet, les anarchistes pourront
disposer, à partir du 26 février 1920, d’un journal de petit format,
mais quotidien,  Umanità nova, alors qu’auparavant les tentatives
faites en ce sens par L’Agitazione (en 1898) et La Protesta umana
de Milan (en février-mars 1919) n’avaient été qu’épisodiques et
éphémères.”22

 Malatesta est au centre de l’initiative, soutenue, appuyée, favorisée par un
groupe assez nombreux; il est au centre aussi de la rectification des orientations
qui prédominera au congrès national de Bologne (1-4 juillet), au cours duquel se
constitue ou se reconstitue l’Union anarchiste italienne qui naît sur la base d’un
“Programme”  ou  déclaration  de  principes  rédigée  par  lui  et  d’un  “Pacte
d’Alliance” élaboré par Luigi Fabbri (25) 

Le “Discours aux anarchistes” 
Dans le “Discours aux anarchistes”, Gramsci soulève la question du rapport

entre le parti socialiste et le mouvement anarchiste et, sans ménager les critiques

21 “Per il Congresso dei Consigli di Fabbrica. Agli operai e contadini di tutta Italia”, in
L’Ordine nuovo, 27 mars 1920. Da “Il Soviet” del 4 gennaio, 11 gennaio, 1 febbraio,
8 febbraio, 22 febbraio 1920.

22 Enzo Santarelli,  “L’Anarchisme en Italie”,  Le mouvement social  n° 83, avril-mai
1973.

10



envers celui-ci, il entend dépasser le problème en le situant en termes d’unité
ouvrière et d’unité d’action. Comme c’est souvent le cas, les reproches qu’il fait
sont  des  reproches  qu’il  pourrait  adresser  à  son  propre  mouvement:  les
anarchistes  italiens  sont  “présomptueux”,  “toujours  été  persuadés  d’être  les
dépositaires  de  la  vérité  révolutionnaire  révélée”.  Ils  sont  d’autant  plus
présomptueux que depuis la révolution russe ils se sont emparés de “certains
points  fondamentaux  de  la  doctrine  marxiste”  et  qu’ils  les  divulguent  “de
manière  élémentaire  et  pittoresque  au  milieu  des  masses  ouvrières  et
paysannes”.23

Gramsci  reproche  aux  anarchistes  de  ne  pas  reconnaître  l’importance  de
l’État dans la construction du socialisme; il les accuse de mener une forme de
subversion  primitive  et  inefficace,  au  nom  d’une  utopie  qui  se  rapproche
objectivement du libéralisme bourgeois. Dans ses  Écrits de prison,  il reprend
ces mêmes idées, de manière plus allusive: on y trouve de nombreux passages
sur l’individualisme, l’arditisme,24 le syndicalisme théorique et le volontarisme,
ainsi  que  des  mentions  récurrentes  de  l’adjectif  “anarchiste”,  utilisées  dans
divers contextes mais toujours avec une connotation péjorative.

Gramsci pose cependant une question judicieuse aux anarchistes: pourquoi,
alors qu’ils  sont les “dépositaires de la vérité révolutionnaire révélée” … “la
majorité  du prolétariat  italien  a-t-elle  toujours  suivi  le  Parti  socialiste  et  les
organismes syndicaux alliés du Parti socialiste?” Pour répondre à cette question,
il faudrait que les anarchistes reconnaissent “qu’il ont eu tort quand... ils avaient
raison” et qu’ils admettent que “la vérité absolue ne suffit pas pour entraîner les
masses à l’action”.

23 “Discorso agli anarchici e Soviet e consigli di fabbrica”, 3-10 aprile 1920, L’ordine
Nuovo, Einaudi, p. 396 sq.

24 Les “Arditi del Popolo” étaient une organisation paramilitaire d’anciens vétérans de
la Grande Guerre, fondée à Rome le 17 juin 1921 par le vétéran de guerre lieutenant
des Arditi et anarchiste Argo Secondari et des combattants qui avaient servi dans les
unités  d’assaut.  Les  Arditi,  depuis  leur  fondation,  étaient  un  mouvement  de
combattants hétérogène, qui réunissait entre ses rangs révolutionnaires, anarchistes,
républicains, communistes et anticapitalistes. Les Arditi del Popolo ont été parmi les
premières  organisations  italiennes  antifascistes,  ramifiées  dans  de  nombreuses
sections,  bataillons  et  unités  sur  tout  le  territoire  national,  visant  à  protéger  la
population (surtout les ouvriers, les prolétaires et les couches les plus faibles de la
société) de la violence des fascistes. 
Pendant le conflit, une forte camaraderie élitiste s’est consolidée au sein des Arditi,
caractérisée par l’habitude d’un usage désinvolte de la violence et du mépris des
règles.  Avec  la  fin  des  hostilités  et  le  retour  à  la  normalité  civile,  les  Arditi
démobilisés dirigèrent leur violence contre ceux qui avaient été neutralistes pendant
la guerre, mais aussi contre les institutions et la grande bourgeoisie, en les identifiant
comme les principaux adversaires de la patrie pour laquelle ils se sont battus. Le
mouvement finit par se rapprocher du fascisme.

11



Selon  Gramsci  les  anarchistes  italiens  doivent  abandonner  leur  quête  de
vérité absolue pour comprendre que la mobilisation des masses nécessite des
actions concrètes. Le Parti socialiste a évolué avec le prolétariat et a développé
une  doctrine  originale,  tandis  que  les  anarchistes  restent  figés  dans  leurs
certitudes. En réfléchissant, ils pourraient constater que la véritable liberté de la
classe ouvrière s’est toujours manifestée à travers le Parti socialiste plutôt que
dans les groupes libertaires. 

Il  est  curieux que  dans son “Discours aux  anarchistes” le  révolutionnaire
italien ne fasse pas mention des syndicalistes révolutionnaires. Cela est peut-être
dû au fait qu’il considère que l’anarchisme “n’est pas une conception qui soit le
propre de la classe ouvrière et de la seule classe ouvrière” (en quoi il serait tout
à fait en accord avec Malatesta…) 

Ainsi Gramsci opère-t-il  un glissement dans la définition de l’anarchisme,
qui serait, selon lui, 

“la conception subversive élémentaire de toute classe opprimée et
il  est  la  conscience diffuse  de  toute  classe  dominante.  Puisque
toute oppression de classe a pris forme dans un État, l’anarchisme
est la conception élémentaire qui pose dans l’État en soi et pour
soi le motif de toutes les misères de la classe opprimée.”

Selon  cette  approche,  une  classe  dominée  qui  devient  classe  dominante
réalise  sa  propre  conception  anarchiste  “parce  qu’elle  a  réalisé  sa  propre
liberté”: le bourgeois était anarchiste avant de conquérir le pouvoir et avant qu’il
n’impose  un  État  protecteur  du  capitalisme.  Il  reste  anarchiste  après  sa
révolution,  car  les  lois  de  l’État  lui  sont  favorables.  Cependant,  après  la
révolution prolétarienne, il réalisera que l’État devient une contrainte, hostile à
ses  intérêts,  car  l’État  ouvrier  limitera  sa  liberté  d’exploiter  le  prolétariat  et
défendra  un  nouveau  mode  de  production,  éliminant  toute  possibilité  de
renaissance du capitalisme. Ce type de raisonnement frise la sophistique et n’a
aucun  fondement  historique  et  vise  manifestement  à  récuser  toute  valeur
normative  à  l’anarchisme:  en  effet,  Gramsci  conclut  sa  “démonstration”
délirante en reconnaissant que “la conception propre à la classe bourgeoise n’a
pas été l’anarchisme, elle a été la doctrine libérale, de même que la conception
propre  à  la  classe  ouvrière  n’est  pas  l’anarchisme  mais  le  communisme
marxiste.” 

L’anarchisme, conception marginale de toute classe opprimée
Pour  Gramsci,  l’anarchisme  est  la  conception  marginale  de  toute  classe

opprimée (même la bourgeoisie lorsqu’elle n’était pas dominante); en revanche,
la “conception déterminée de la classe ouvrière moderne”, c’est le marxisme, et

12



lui  seul.  On  retrouve,  sous  une  forme  certes  plus  élaborée,  le  sempiternel
argument  marxiste  qui  veut  que  l’anarchisme  soit  la  doctrine  de  la  petite
bourgeoise  ou  des  couches  marginales  de  la  société.  Sur  ce  point,  Gramsci
n’invente au fond pas grand chose.

Dans son “Discours”, Gramsci s’interroge: Est-il possible de parvenir à une
entente dans le désaccord polémique entre communistes et anarchistes?

“C’est possible pour les groupes anarchistes formés d’ouvriers
conscients  de  classe;  ce  n’est  pas  possible  pour  les  groupes
anarchistes d’intellectuels, professionnels de l’idéologie. Pour les
intellectuels, l’anarchisme est une idole; c’est une raison d’être de
leur  activité  particulière  présente  et  future:  l’État  ouvrier  sera
effectivement  pour  les  agitateurs  anarchistes  un  ’État’,  une
limitation de liberté, une contrainte, comme pour les bourgeois.
Pour les ouvriers libertaires, l’anarchisme est une arme de lutte
contre  la  bourgeoisie  (...).  Pour  les  ouvriers  anarchistes,
l’avènement de l’État  ouvrier  sera l’avènement  de la liberté  de
classe et donc aussi  de leur  liberté  personnelle;  ce sera la voie
ouverte  à  toute  expérience  et  à  toute  tentative  d’application
positive  des  idéaux  prolétariens;  le  travail  de  création
révolutionnaire  les  absorbera  et  en  fera  une  avant-garde  de
militants dévoués et disciplinés.”

Gramsci ajoute que les anarchistes veulent être flattés comme champions du
révolutionarisme et de la cohérence théorique absolus. Et il conclut en disant:

“Nous sommes convaincus que pour la révolution en Italie, la
collaboration  entre  socialistes  et  anarchistes  est  nécessaire,
collaboration franche et  loyale de deux forces politiques,  basée
sur des problèmes concrets prolétariens; nous croyons cependant
nécessaire  que  les  anarchistes  soumettent  aussi  leurs  critères
tactiques  traditionnels  à  une  révision,  comme  l’a  fait  le  Parti
socialiste, et qu’ils justifient leurs affirmations politiques par des
motivations actuelles, déterminées dans le temps et dans l’espace.
Les anarchistes devraient être plus libres spirituellement: c’est une
prétention qui ne doit pas sembler excessive à ceux qui affirment
vouloir la liberté et rien d’autre que la liberté.”25

En somme, Gramsci veut séparer les “ouvriers” des “intellectuels”, récupérer
les premiers et écarter les seconds, comme l’explique Emmanuela Minuto26:

25 Gramsci,  “Discorso  agli  anarchici“–  3-10  avril  1920,  L’Ordine  nuovo.  Einaudi,
pp. 396 sq.

13



“Pendant le  biennio rosso, comme on le sait,  les ’idéologues
de l’anarchisme’ ont constitué pour Gramsci et le périodique une
cible presque  hebdomadaire dans une  bataille léniniste  visant à
récupérer  au  communisme  en  premier  lieu  les  ouvriers
anarchistes,  les  séparant  définitivement  de  leurs  ’chefs’.  La
conviction  d’une  adhésion  généralisée  à  l’idéal  anarchiste
alimentait  des  attaques  impitoyables  contre  des  personnages
comme  Gori,  Malatesta,  Luigi  Molinari  et  Fabbri.  Tous  se
voyaient  accusés  de  puérilité,  de  ’phraséologie  ampoulée’,  de
’frénésie  bavarde’,  d’’enthousiasme  romantique’ ou  encore  de
’débauche phraséologique’27 construite autour non d’une doctrine,
mais  d’un  répertoire  d’’aphorismes’,  de  ’jugements  généraux’,
d’’affirmations péremptoires’28. Dans la perspective gramscienne,
même  ultérieure,  le  combat  contre  le  primitivisme  culturel  et
linguistique  des  ’chefs’  démagogues  anarchistes,  qui  se
distinguaient  des  véritables  révolutionnaires,  s’accompagnait
d’une  opposition  au  populisme  anti-étatique.  Ce  dernier  était
associé  à  un  internationalisme  perçu  comme  un  vague
’cosmopolitisme’ d’inspiration médiévale et catholique.”29

Gramsci reproche aux “intellectuels” du mouvement anarchiste, c’est-à-dire
à leurs “chefs”, leur “parolaismo”, en gros leur bavardage et le fait  de parler
dans le vide. Dans l’article “Libertà per tutti, se così almeno vi pare!”, écrit pour
L’Ordine Nuovo du 23 novembre 1921, Gramsci ne cherche plus à amadouer les
anarchistes,  il  polémique violemment contre Errico Malatesta, Luigi Fabbri e
Armando Borghi, soulignant la distance qui sépare communisme et anarchisme.

Et il n’est pas tendre: 

“Les  chefs  de  l’anarchisme  italien  ont  toujours  davantage
stimulé  notre  curiosité  archéologique  et  folklorique  que  notre
attention de critiques et de politiques. […] Les chefs anarchistes
parlent de liberté en général et de liberté en particulier: en vérité,

26 Emmanuela Minuto, “Internazionalismo, transnazionalismo e patriotismo, biografie
e  narrazioni  di  due  leader  anarchici  (1893-1932)”,
https://arpi.unipi.it/retrieve/e0d6c92e-b7ee-fcf8-e053-d805fe0aa794/
PDFsam_TT181_Aglietti_pdf-1.pdf

27 Gramsci, “Lo Stato e il socialismo”, L’Ordine Nuovo, 26 giugno-5 luglio 1919.
28 “Socialisti e anarchici”, ibidem, 20-27 settembre 1919. 
29 “Mais où se trouvait la base matérielle de cette culture italienne ? Elle ne se trouvait

pas  en  Italie.  Cette  ’culture’ italienne  est  la  continuation  du  ’cosmopolitisme’
médiéval lié à l’Église et à l’empire, conçus comme universels.” Gramsci, Quaderni
del carcere, vol. I, Quaderni 1-5 (1929-1932), p. 325.

14



ils ignorent ce qu’est la liberté de l’une et de l’autre catégorie.
Leur cerveau est rempli de lieux communs.”30

Commençons par Malatesta: il est “le prototype du ’petit garçon’ lecteur de
romans policiers à l’imagination truculente et lugubre, avec un cerveau rempli
de lieux communs” ; “il se croit autorisé à porter n’importe quel jugement sur le
parti  communiste  et  à  exprimer  n’importe  quelle  critique  à  l’égard  des
communistes, mais si les communistes lui répondent du tac au tac, il s’offense,
crie, tempête et gémit de manière pathétique.” Gramsci reproche à Malatesta de
dire que les  communistes sont  “des  gens qui  attendent  de pouvoir menotter,
juger  et… fusiller  Malatesta  et  ses admirateurs”,  d’être  des  “fournisseurs de
chair humaine aux galères et aux gibets, tyrans bolcheviques, des gens qui ont la
vocation de faire de vrais policiers!” Manifestement, Malatesta était mieux au
courant que Gramsci de ce qui se passait en Russie...

En  résumé,  Gramsci  revendique  le  droit  de  ne  pas  considérer  Malatesta
comme le “guide spirituel du prolétariat italien” et de le cataloguer parmi “les
curiosités archéologiques et folkloriques de notre pays, si riche en curiosités et
en belles traditions populaires.”

Gramsci s’en prend ensuite  à Luigi  Fabbri,  qu’il  aime sans  doute encore
moins  que Malatesta:  “connu sous le  sinistre  surnom de ’Catilina’,31 écrit-il,
Fabbri est le prototype du théologien de paroisse rurale. Malatesta traite un sujet
en  vingt  lignes  ’pittoresques’:  Luigi  Fabbri  dilue  ces  vingt  lignes  en  vingt
articles  de  200  lignes  chacun,  de  longues  tirades  sans  queue  ni  tête,  où  la
’simplicité’ ne consiste  qu’en ce fait:  les choses  réellement  simples,  et  donc
celles que Fabbri pourrait facilement comprendre, sont noyées dans un flot de
mots, de liens logiques inutiles, de démonstrations oiseuses...”

Mais c’est sans doute Armando Borghi qui subit  l’ire la plus virulente de
Gramsci: Armando Borghi “est le frère siamois de Giacinto Menotti Serrati32: un
homme sans caractère,  menteur et déloyal,  de la lignée de Maramaldo.”33 Le

30 “Libertà per tutti, se così almeno vi pare!’, L’Ordine Nuovo, 23 novembre 1921.
31 Catalina  était  l’auteur  d’une  vaste  conspiration que  Cicéron fit  échouer.  Le  mot

désigne un conspirateur, un perturbateur.
32 Les relations entre Gramsci et Serrati  illustrent les luttes internes du mouvement

socialiste  et  communiste  en  Italie,  où  des  visions  divergentes  du  socialisme
conduisirent à des tensions et des divisions. Gramsci représente une approche plus
innovante et culturelle, tandis que Serrati incarne des traditions plus anciennes et des
stratégies  politiques  différentes. Gramsci  critiquait  Serrati  pour  son  manque
d’audace et son approche plus institutionnelle du socialisme. 

33 Le terme “Maramaldo” est souvent associé à un personnage de la  comédie italienne;
c’est une figure littéraire qui symbolise la trahison et la lâcheté. Dans le contexte des
années 1920, ce nom a été utilisé de manière péjorative pour désigner des personnes
qui,  par  opportunisme  ou  lâcheté,  se  sont  alliées  aux  puissants,  en  particulier
pendant la montée du fascisme et la  période de l’après-guerre. Les opposants au

15



sujet de discorde entre les deux hommes est cette fois-ci vraiment sérieux, il
touche à l’Internationale communiste et à l’Internationale syndicale rouge.

Armando Borghi était arrivé à Moscou un peu après le début des travaux de
l’Internationale, précédé par les représentants de la centrale réformiste, la CGL.
Depuis plusieurs mois, l’Union syndicale italienne avait adressé un courrier aux
dirigeants  bolcheviks  pour  leur  faire  savoir  qu’elle  souhaitait  adhérer  à  la
IIIe Internationale.  Or,  à  sa  grande  surprise,  Borghi  se  rendit  compte  que
personne n’était apparemment au courant. Angel  Pestaña, le représentant de la
CNT espagnole, alla se renseigner et on lui déclara à chaque fois qu’on ne savait
rien  et  que  par  conséquent  l’USI  ne  pouvait  pas  participer  aux  travaux  de
l’Internationale. Pestaña commenta: “Plus tard j’ai su que oui, ils le savaient,
mais, pour les raisons que j’ignore, ils l’avaient caché.”

En  revanche,  la  CGL,  la  centrale  réformiste  italienne,  était  bien  là,
représentée par D’Aragona. Naïvement, Borghi demanda que la CGL soit exclue
à  cause  de  son  “caractère  réformiste  et  de  collaboration  de  classes”  et  de
“l’influence prépondérante en son sein des socialistes italiens de droite”, alors
que l’Union syndicale italienne “maintenait vif l’esprit de classe, ne collaborait
avec aucun organe  représentatif  de  la  bourgeoisie,  et  pour  le  soutien qu’elle
apporta dès le premier jour à la révolution russe”. 

Pestaña ajoute que la demande de Borghi fut rejetée et que Borghi demanda
son aide. 

“Je me mis à sa disposition, bien que sans illusions, sachant ce
qu’ils  avaient  fait  pour  la  Confédération,  et  un  devoir  de
réciprocité  m’obligeait  à  lui  prêter  main-forte;  je  décidai
naturellement de lui  accorder l’aide qu’il  m’aurait  donnée sans
hésiter si cela nous était arrivé à nous.

“J’invitai  à  ce que,  d’un commun accord, nous envisagions
toutes les solutions qui pouvaient être acceptées avant d’arriver à
la rupture définitive. La principale concession que je pouvais faire
– dis-je – est d’être admis dans l’organisation de la Conférence
dans les  mêmes conditions que le  Confederazione del  Lavoro.”
(Pestaña, Memorias.) 

Le mouvement des occupations d’usines en Italie fit écourter le séjour de
Borghi;  cependant,  malgré  la  brièveté  de  son  séjour  en  Russie,  il  en  avait
suffisamment vu pour se faire une opinion.

La clé de cette affaire se trouve dans la politique du “Front unique” que les
bolcheviks  voulaient  instaurer.  Si  au  début  les  bolcheviks  avait  compté  sur

régime fasciste, comme certains anarchistes et socialistes, utilisaient ce terme pour
critiquer ceux qui collaboraient avec le régime ou qui adoptaient des comportements
jugés indignes.

16



l’appui des organisations révolutionnaires internationales, ils firent cependant le
constat  que  la  révolution  en Europe  avait  subi  un  coup d’arrêt;  il  s’agissait
désormais d’inciter les partis de gauche à participer aux élections et à pénétrer
les  organisations  de  masse,  réformistes,  de  la  classe  ouvrière  pour  tenter  de
rallier  les  travailleurs  au  communisme.  En  outre,  les  organisations
révolutionnaires  qui  se  battaient  sur  le  terrain  syndical,  dans les  entreprises,
n’avaient plus de raison d’être sans la mesure où, après la publication des 21
conditions  d’admission  à  l’Internationale  communiste,  les  fractions
communistes dans les syndicats réformistes et les cellules communistes dans les
entreprises  devaient  les  remplacer.  En effet,  la  9e condition  d’admission des
partis à l’Internationale stipulait l’obligation de créer des cellules à l’intérieur
des organisations syndicales dans le but d’en prendre le contrôle.34

Le  Komintern  demandait  même  aux  organisations  syndicalistes
révolutionnaires  de  se dissoudre et  d’inciter  leurs  militants  à  entrer  dans les
syndicats réformistes. Voilà pourquoi Borghi n’était pas le bienvenu et pourquoi
la CGL l’était.

Or Gramsci s’en prend vigoureusement à Borghi pour ses positions sur le
Komintern: 

“Tout  le  monde  savait  depuis  mars  1919,  dit-il,  que
l’Internationale communiste était une organisation politique, une
organisation  de  partis  et  de  groupes  politiques;  tout  le  monde
savait  que  les  piliers  de  l’Internationale communiste  étaient:  la
dictature  prolétarienne,  c’est-à-dire  l’organisation  d’un  État
ouvrier centralisé et contrôlé par le Parti communiste; le pouvoir
industriel entre les mains non des syndicats (c’est-à-dire non aux
fonctionnaires  syndicaux)  mais  aux  Conseils  économiques
populaires  centralisés  dans un  Conseil  économique national;  la
création  d’une  armée  rouge  régulière  et  non  la  défense  de  la
révolution  confiée  à  l’initiative  d’individus  ou  de  bandes
désorganisées  de  partisans.  Armando Borghi connaissait  ou,  du
moins,  avait  le  devoir  de  connaître  ces  choses.  Il  adhéra  à

34 “Tout parti qui désire appartenir à l’Internationale communiste est tenu de mener
systématiquement et sans faiblesse une action communiste au sein des syndicats, des
coopératives et des autres organisations ouvrières de masse. Il est indispensable d’y
constituer des cellules communistes qui, par un travail constant et opiniâtre, doivent
gagner les syndicats à la cause du communisme. Ces cellules sont tenues, à chaque
moment  du travail  quotidien,  de démasquer la trahison des social-patriotes et  les
hésitations du ’centre’. Elles doivent être entièrement subordonnées au parti  dans
son ensemble.”

17



l’Internationale  communiste,  il  fit  adhérer  à  l’Internationale
politique l’Union syndicale qu’il dirigeait.”35

Examinons le propos de Gramsci point par point à la lumière des faits, dont
ce dernier ne semble pas avoir connaissance:

1. “Tout le monde savait depuis mars 1919 que l’Internationale communiste
était une organisation politique, une organisation de partis”. C’est exact, mais
dans la période “ascendante” (très courte il est vrai) de la révolution, partis et
syndicats révolutionnaires étaient admis à l’IC. Dans la période “descendante”,
où  la  perspective  révolutionnaire  est  passée,  il  s’agit  de  pénétrer  les
organisations syndicales réformistes.  La création de l’Internationale syndicale
rouge  avait  pour  objet  d’attirer  les  organisations  syndicales,  et  pendant  un
moment  la  direction  bolchevique  a  donné  l’illusion  d’accepter  quelques
concessions aux syndicalistes révolutionnaires sur la question de l’indépendance
syndicale. C’est ainsi que Lozovsky fut élu à la tête de l’ISR, un militant qui
avait vécu en France et avait une vague aura “syndicaliste”, afin d’amadouer les
syndicalistes révolutionnaires. Ces derniers crurent pendant un temps à la bonne
foi  des  bolcheviks  mais  finirent  par  comprendre  qu’il  était  impossible  de
négocier  avec  eux:  c’est  alors  que  fut  décidée  la  création  à  Berlin  d’une
Internationale  spécifiquement  syndicaliste  révolutionnaire:  l’AIT  seconde
manière. Les choses ne sont donc pas aussi simples que ne le dit Gramsci.

2. La  “dictature  prolétarienne”.  Cette  question  fit  elle  aussi  l’objet  de
négociations avec les syndicalistes révolutionnaires, qui ne contestaient pas la
nécessité de l’usage de la force pour préserver la révolution mais s’opposaient à
l’idée de dictature d’un parti, sans obtenir de concession.

3. L’“État  ouvrier  centralisé  et  contrôlé  par  le  Parti  communiste”. Les
syndicalistes révolutionnaires firent remarquer que ce concept était antagonique
avec le slogan “tout le pouvoir aux soviets” grâce auquel les bolcheviks étaient
parvenus au pouvoir.

4. “Le pouvoir industriel entre les mains non des syndicats (c’est-à-dire non
aux  fonctionnaires  syndicaux),  mais  aux  Conseils  économiques  populaires
centralisés dans un Conseil économique national.” 

Au moment où Gramsci écrit, la moindre instance “populaire” du pays est
contrôlée par le parti communiste à l’exclusion de tout autre:

– Décembre 1917: création de la Tchéka; janvier 1918: les élections dans les
syndicats  sont  remplacés  par  les  nominations  par  les  instances  du  parti;  les
comités d’usine sont liquidés; les soviets sont épurés des partis non bolcheviks
automne 1918; 

35 “Libertà  per  tutti,  se  così  almeno  vi  pare!”,  scritto  per  l’Ordine  Nuovo  il  23
novembre 1921.

18



– Mars-août 1918: désarmement des gardes rouges; retrait de tout pouvoir
aux soviets locaux; les membres des soviets sont nommés par l’appareil du part;
répression des SR de gauche et des anarchistes et suppression de leurs journaux.

5. Enfin, “la création d’une armée rouge régulière” opposée à “la défense de
la révolution confiée à l’initiative d’individus ou de  bandes désorganisées de
partisans”.  Aucun  anarchiste  n’a  préconisé  la  défense  de  la  révolution  “à
l’initiative d’individus”. Quant aux “bandes de partisans”, contrairement à ce
que  pense  Gramsci,  elles  ont  dans  l’ensemble  été  très  efficaces,  et  l’armée
insurrectionnelle  makhnoviste  n’a  pas  été  la  seule;  il  y  avait  également  la
“Droujina” (bataillon de combat volontaire) de Maria Nikiforovna, qui joua un
rôle décisif dans le combat contre les Russes blancs. Il est d’ailleurs difficile de
qualifier l’armée makhnoviste de “bande armée” car elle présentait  toutes les
caractéristiques  d’une  véritable  armée,  avec  état  major,  service  de
renseignements etc. La bataille de Peregonovka a été une vaste contre-attaque
menée  par  Makhno  contre  les  Russes  blancs  qui  s’apprêtaient  à  prendre
Moscou, coupant leurs lignes d’approvisionnement et provoquant la défaite de
Dénikine. Ce fait est attesté par de nombreux historiens (David Footman, Colin
Darch,  Michael  Malet,  William Henry Chamberlin,  Evan Mawdsley, Richard
Pipes).

Pierre  Broué,  qu’on  ne  peut  soupçonner  d’antipathie  à  l’égard  des
bolcheviks,  résume  parfaitement  la  question:  “Comment  les  bolcheviks
pourraient-ils  accepter la libre confrontation des idées et la libre compétition
dans  les  élections  aux  soviets  quand  ils  savent  que  les  neuf  dixièmes  de  la
population leur sont hostiles”, et sachant par ailleurs que les mencheviks et les
anarchistes représentent désormais “une force réelle parmi les ouvriers”?36 On
peut dire sans risque d’erreur qu’à partir de novembre 1918, la classe ouvrière
russe est définitivement écrasée, ce que Gramsci, pourtant un dirigeant du parti,
semble ignorer.37 

La réalité du pouvoir soviétique
La  réalité  du  pouvoir  soviétique,  que  critiquent  Borghi  et  l’ensemble  du

mouvement syndicaliste révolutionnaire et anarchiste, montre une situation qui
n’a rien à voir avec l’utopie communiste que Gramsci tente de véhiculer. Daniel
Guérin  vient  au  secours  de  Gramsci  en  écrivant  qu’il  “n’était  pas  assez  au
courant  de  l’évolution  en Russie  pour distinguer  entre  les  soviets  libres  des
premiers  mois  de  la  Révolution  et  les  soviets  domestiqués  par  l’État

36 Pierre Broué, Le parti bolchevik, éd. de Minuit,  p. 156. 
37 Pierre Broué, Histoire du parti bolchevik, éd. de Minuit,  p. 156. 

19



bolchevique”.38 Il est difficile d’imaginer que le dirigeant d’un parti communiste
ne soit pas au courant de ce qui se passait à ce moment-là en Russie.

Armando  Borghi  n’est  pas  seulement  contre  l’Internationale  communiste
parce que “politique” et “dictatoriale”;  il est également contre l’Internationale
syndicale rouge.  Gramsci  lui  reproche  de faire  “de  la  propagande  contre les
’tyrans bolcheviques’, contre la dictature qui étouffe la révolution”. Mais peut-
on attendre d’une Internationale syndicale dont le siège est à Moscou, financée
par Moscou, dont les fonctionnaires sont désignés par Moscou, qu’elle soit autre
chose qu’un clone de l’Internationale communiste?

La  critique  de  Gramsci  contre  Borghi  relève  de  l’argument  de  cour  de
récréation: ce dernier est accusé de vouloir créer 

“...des unions syndicales à l’infini pour être secrétaire à l’infini; il
trouvera toujours que toutes les organisations dont il n’est pas le
secrétaire  ne  sont  pas  vraiment  révolutionnaires  et  vraiment
prolétariennes. (…) Liberté pour tous, comme bon vous semble!
Liberté  pour  Errico  Malatesta  de  considérer  les  communistes
comme des candidats aux métiers si infâmes et déshonorants de
bourreau, de tortionnaire, de policier; et liberté aux communistes
de considérer Malatesta comme une vieille galette. Liberté à Luigi
Fabbri  de  faire  la  fontaine  d’eau  potable,  et  liberté  aux
communistes d’essayer d’éviter l’inondation et de ne pas boire.
Liberté  à  Armando  Borghi  de  faire  le  bouffon,  et  liberté  aux
communistes d’écrire qu’Armando Borghi est un bouffon.”39

On sombre dans le ridicule.

Dans la création d’une société communiste, pour Gramsci, les distinctions
entre  ouvriers  disparaissent.  “La  société  communiste  ne  peut  être  construite
d’autorité, avec des lois et des décrets” dit-il, occultant tout ce qui se passait au
même moment en Russie

Le dirigeant communiste Gramsci ne pouvait pas l’ignorer. Or il écrit encore
que cette société communiste émergera “spontanément de l’activité historique
de la classe travailleuse qui a acquis le pouvoir d’initiative dans la production
industrielle et agricole et est portée à réorganiser la production sous des modes
nouveaux“…  L’ouvrier  anarchiste  (au  contraire  de  ses  “chefs“),  nous  dit

38 Daniel Guérin, L’anarchisme, Paris, Gallimard, 1981, p. 152. 
39 Gramsci, “Contro gli anarchici”: extrait de l’article “Libertà per tutti, se così almeno

vi pare!”, écrit  pour  L’Ordine Nuovo le   23 novembre 1921, Gramsci polémique
violemment contre Errico Malatesta, Luigi Fabbri et Armando Borghi, soulignant la
profonde  distance  entre  le  communisme  et  les  anarchistes.
http://www.aurorarivista.it/articolo.php?cat=storiaepolitica&id=173_contro_gli_anar

20



Gramsci,  comprendra  l’utilité  d’un  pouvoir  centralisé  qui  lui  garantiront  la
liberté acquise et qui stimulera la “création révolutionnaire”. Rappelons que ce
“Discours aux anarchistes” est rédigé en avril 1920.

Gramsci conclut son propos en disant être convaincu que “la révolution en
Italie exige la collaboration entre socialistes et anarchistes, collaboration franche
et  loyale  de  deux  forces  politiques,  basées  sur  les  problèmes  concrets  du
prolétariat”  et  que pour  ce faire  il  faut que les anarchistes “soumettent leurs
critères tactiques traditionnels à une révision, comme l’a fait le Parti socialiste,
et qu’ils justifient leurs affirmations politiques par des motivations actuelles dé-
terminées dans le temps et dans l’espace.”40

Quelle est, en définitive, l’interaction entre Gramsci et l’anarchisme?
Daniel  Guérin  note  qu’à  l’époque  de  l’occupation  des  usines  à  Turin,

Gramsci collaborait avec des syndicalistes dont certains s’identifiaient comme
anarchistes;   Guérin  ajoute  que  Gramsci  préférait  travailler  avec  des
révolutionnaires  proches  des  ouvriers  plutôt  que  d’accepter  aveuglément  le
dogme réformiste du Parti socialiste. Un chapitre L’Anarchisme de Guérin41 est
dédié à cette collaboration entre Gramsci et les libertaires. On peut y lire:

“Certes, Gramsci laissait souvent l’épithète ’libertaire’ revenir
sous  sa  plume  et  avait  rompu  des  lances  avec  Angelo  Tasca,
autoritaire  invétéré,  qui  défendait  une  conception
antidémocratique  de  la  ‘dictature  du  prolétariat’,  réduisait  les
conseils d’usine au simple rôle d’instruments du parti communiste
et  dénonçait  même  comme  ‘proudhonienne’  la  pensée
gramsciste.”42

Il  ne  fait  pas  de  doute  que  Gramsci  prônait  la  participation  active  des
travailleurs  dans  les  décisions  qui  les  concernent,  l’initiative  révolutionnaire
venant de la base, ainsi que la fusion entre théorie et pratique: cela suffit-il à
l’inscrire dans une perspective libertaire – ou plutôt marxiste-libertaire, comme
le voudrait Daniel Guérin? Les prises de position de Gramsci ont fluctué en
fonction des circonstances et il a pu, une fois confronté au principe de réalité,
prendre des décisions qui ne correspondaient pas au fond de sa pensée, lorsqu’il
se cantonnait au rôle d’intellectuel, qu’il soit ou non “organique”.

C’est dire que le désigner comme un “Lénine italien” est une absurdité, une
“exagération  insensée  qui  atteste  une  méconnaissance  complète  de  Gramsci
autant que de Lénine”, écrit Maurice Vaussard dans Le Monde du 7 septembre
1955.  Gramsci  n’avait  pas  la  trempe  de  Lénine,  ni  son  cynisme,  ni  son

40 Ibid.
41 Daniel Guérin, L’anarchisme, Paris, Gallimard, 1981 (1965). 
42 Ibid., p. 152.

21



opportunisme politique, ni son absence totale d’empathie, et encore moins son
génie tactique.

Si on peut souligner l’existence de tendances libertaires dans sa pensée, ces
tendances se manifestent contre l’anarchisme réel – comme le faisait Marx.

22


